
na gira da vida de mãe Beata

Karina Ceci de Sousa Holmes

M
AR

IA
 B

EA
TR

IZ
 

BA
RB

OS
A 

DE
 S

OU
ZA

MARIA BEATRIZ 
BARBOSA DE SOUZA



 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

MARIA BEATRIZ 
BARBOSA DE 

SOUZA 
na gira da vida de mãe Beata 

 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

 

 
 
 

PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA 
Luís Inácio Lula da Silva 
Presidente da República 
 
Geraldo José Rodrigues Alckmin Filho 
Vice-Presidente da República 
 
MINISTÉRIO DA CIÊNCIA, TECNOLOGIA E INOVAÇÕES 
Luciana Barbosa de Oliveira Santos 
 
Ministra da Ciência, Tecnologia e Inovações 
Luis Manuel Rebelo Fernandes 
Secretário Executivo 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE INFORMAÇÃO EM CIÊNCIA E TECNOLOGIA 
Tiago Emmanuel Nunes Braga 
Diretor 
 
Cecília Leite Oliveira 
Coordenadora-Geral de Informação Tecnológica e Informação para a 
Sociedade – CGIT 
 
Alexandre Faria de Oliveira 
Coordenador-Geral de Tecnologias de Informação e Informática – CGTI 
 
Washington Luís Ribeiro de Carvalho Segundo 
Coordenador-Geral de Informação Científica e Técnica - CGIC  
 
Gustavo Silva Saldanha 
Chefe da Divisão de Editoração Científica – DIECI 
 
Carlos André Amaral de Freitas 
Coordenador de Administração – COADM 
 
Ricardo Medeiros Pimenta 
Coordenador de Ensino e Pesquisa, Ciência e Tecnologia da Informação – 
COEPI  



 

 

 
 
 

Karina Ceci de Sousa Holmes 
 
 
 
 
 
 
 

MARIA BEATRIZ 
BARBOSA DE 

SOUZA 
na gira da vida de mãe Beata 

 
 
 
 
 
 
 
 

Brasília 

 
2025  



 

 

 
 
 

H751m  
Holmes, Karina Ceci de Sousa  

Maria Beatriz Barbosa de Souza : na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa  
Holmes. -  Brasília: Editora Ibict, 2025. -  398 p. 
 
Inclui Bibliografia. 
Disponível em: https://editora.ibict.br. 
ISBN: 978-85-7013-238-3 (digital) 
ISBN: 978-85-7013-237-6 (impresso) 
 
1. Religiões afro-brasileiras. 2. Biografia. 3. Memória social. 4. Ciência da 

Informação. 5. Intolerância religiosa. I. Título. 
 

CDU 929:259.4(813.3) 

Esta obra é licenciada sob uma licença Creative Commons - Atribuição CC BY-
NC-ND 4.0, sendo permitida a reprodução parcial ou total, desde que 
mencionada a fonte, de uso não comercial e sem derivações.  

 

CONSELHO EDITORIAL 
Gustavo Silva Saldanha | Milton Shintaku | Luana Sales | Franciéle Garcês 

Leyde Klébia Rodrigues da Silva | Stella Moreira Dourado | Daniel Strauch | Walisson Oliveira 
 

COMITÊ EDITORIAL 
Tiago Braga Milton Shintaku  
Henrique Denes  Cecília Leite Oliveira  
Ricardo Pimenta  Leda Cardoso Sampson Pinto  
Carlos André Amaral de Freitas  Marcel Souza  
Alexandre Oliveira Washington Segundo  
Emanuelle Torino Alexandre Faria de Oliveira 
 

COMITÊ CIENTÍFICO 
Ania Rosa Hérnandez Quintana – Universidad de La Habana, Cuba 
Fernanda do Valle – Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Unirio, Brasil 
María Arminda Damus – Universidad Nacional de Misiones, Argentina 
Martha Sabelli – Universidad de La Republica - Uruguai 
Natalia Duque Cardona – Universidad de Antioquia, Colômbia 
Vinicios Menezes – Universidade Federal de Sergipe, UFS, Brasil 
Carlos Alberto Ávila Araújo – Universidade Federal de Minas Gerais, UFMG, Brasil 

 

EQUIPE TÉCNICA 
Editor-Chefe Gustavo Silva Saldanha 
Revisão linguística Walisson Oliveira; Franciéle Garcês 
Diagramação Franciéle Garcês; Walisson Oliveira 
Normalização Walisson Oliveira 
Revisão Stella Dourado; Franciéle Garcês; Walisson Oliveira 
Capa Franciéle Garcês 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

Bibliotecário: Walisson Oliveira -  CRB 1/3477 

 
 
 
Como citar:  
 
HOLMES, Karina Ceci de Sousa. Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da 
vida de mãe Beata. Brasília, DF: Editora Ibict, 2025. 398 p. 
  



 

 

 
 
 

As opiniões emitidas nesta publicação são de exclusiva e inteira 
responsabilidade dos autores, não exprimindo, necessariamente, o ponto de 
vista do Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia ou do 
Ministério da Ciência, Tecnologia e Inovação. 
 
Endereço: Ibict – Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia 
Setor de Autarquias Sul (SAUS), Quadra 05, Lote 06, Bloco H – 5° andar  
CEP: 70.070-912 - Brasília, DF 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

 

 
 
 

 
 
  



 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico esta escrita em homenagem 
póstuma à Mãe Beata e Pai João pela 
conquista da escrita do livro da minha 
vida. 

 
Mo ya kíkọ yìí sí mímọ́ ní ọ̀wọ̀ lẹ́yìn ikú fún 
Mãe Beata àti Pai João fún àṣeyọrí kíkọ 
ìwé ti ìgbésí ayé mi. 

  



 

 

 
 
 

 
  



 

 

 
 
 

AGRADECIMENTOS  
 

Início os agradecimentos pedindo a benção aos meus 
Orixás e à Jurema Sagrada, os quais tenho fé e acredito, pois, 
independente das diferenças nas práticas e na forma com que 
cada tradição religiosa cultua suas verdades, haverá sempre 
uma semelhança entre elas e uma dessas semelhanças se dá 
quando todas(os) elevam o pensamento ao Criador, seja ele 
chamado de Orixalá, Deus, Tupã, Javé, entre tantas outras 
denominações. E como “Tudo é considerável impossível até 
acontecer (Nelson Mandela) que hoje me encontro aqui 
concluindo mais um desafio que a vida me proporcionou e do 
qual pensei que não iria conseguir. Assim, 

Agradeço ao nosso Criador pelo dom da vida; 
Ao meu Anjo de guarda que nunca me desampara; 
Aos meus Exús por abrirem meus caminhos; 
As minhas Pombas Giras por serem mulheres que não se 

enganam; 
À Ossanhã pelo Senhor tempo; 
A Ogum por me permitir coragem para lutar e enfrentar 

batalhas; 
A Odé pela fartura e permissão para caminhar entre os 

verdes das matas sem me deixar perdida; 
À Nanã por toda sabedoria e o cuidado como avó; 
A Obaluê por me livrar das enfermidades; 
A Xangô por fazer justiça contra as injustiças, maldades e 

invejas; 
À Iansã por sua defesa através de sua espada, dos raios e 

trovões contra os amigos ocultos; 
À Oxum pela pureza, pelo brilho e o amor; 
A Cosme, Damião e Doum por cuidar da criança que vive 

dentro de mim; 



 

 

 
 
 

À Mãe Iemanjá que me guia, que ilumina minha vida e por 
ser dona de meu ori;  

A Oxalá por minha existência; 
Aos Índios e Índias pela sabedoria da sobrevivência; 
Ao Caboclo e principalmente à Cabocla Ceci por me 

permitir um direcionamento para que minhas flechas sejam 
certeiras; 

À Preta velha e ao Preto velho por me fazer enxergar através 
de seus conselhos e sabedoria de como devo enfrentar certas 
situações; 

A meu Mestre pela força do cachimbo e da fumaça; 
À Baiana por me fazer enxergar o que muitos não 

conseguem entender. Aos meus orixás e as entidades da jurema, 
minha eterna gratidão por protegerem meu caminhar, por me 
acalentar nas horas de agonia, sentindo-os internamente; 

À vida por todas aos obstáculos que ela me ofereceu 
durante essa caminhada; 

Aos meus antepassados por minha origem; 
Aos meus bisavós paternos João Cândido (Pai João - in 

memoriam) e Maria Beatriz (Mãe Beata - in memoriam) pela 
educação, por me fortalecer com seus cuidados, zelo e carinho 
fazendo com que eu pudesse seguir sempre de cabeça erguida e 
sem ter vergonha do que sou; 

Aos meus avôs paternos, vô Gerson Ferreira (in memoriam) 
e vó Eurídice Barbosa (in memoriam) por serem presentes da 
vida; 

Aos meus avôs maternos, vô José Aguinaldo (in memoriam) 
por ser um negro do qual tenho orgulho e por me fazer entender 
que cor de pele não define o ser humano e vó Marinalva Amélia 
por me fazer seguir na fé; 

Aos meus pais o Sr. Elias Barbosa (in memoriam) por me 
fazer sentir que sou capaz, ele me desafiava com seu olhar;  



 

 

 
 
 

À minha pãe1 Maria da Silva (Silvinha - minha mainha) por 
ter sido ao mesmo tempo pai e mãe e por não nos deixar faltar 
nada, principalmente no quesito estudo. Aos dois agradeço 
imensamente por serem meu ponto de partida; 

Às minhas irmãs Karla Danielle e Kadja Elyze por todo o 
amor, cuidado e por sermos sempre quatro em uma, em síntese 
aos meus sobrinhos e sobrinhas por serem minhas paixões; 

Aos meus cunhados Rogério Martins e Hércules Braúlio por 
cuidarem de minhas pedras preciosas e bronqueiras; 

Aos meus irmãos paternos que mesmo distante estão 
sempre em minhas orações; 

À minha tia Eronilda Cabral por vivenciar comigo este 
momento de felicidade, reconhecimento e realização; 

Ao meu tio e pai de santo Damião Aguinaldo por tudo que 
construímos juntos e por essa amizade que transcende 
parentesco; 

À família Holmes que me acolheu com todo o coração e aos 
meus sogros Hélio Holmes e Maria José por me adotarem como 
filha; 

Aos meus irmãos de santo por caminharem comigo na fé; 
Aos amigos que a vida me presenteou e mesmo distante 

sempre permaneceram em meu coração: Shimênia Batista, 
Gracielle Oliveira, Hanna Michelle, Mariza Ferreira e Créa Lúcia; 

Aos amigos da especialização que a Ciência das Religiões 
me deu: Antunes Ferreira, Alcenir Lima, Jéssica Cardoso e 
Mônica Fonseca;  

A André Nascimento um amigo que a Biblioteconomia me 
presenteou para me dar forças e encorajamento. Uma pessoa 
que me fortaleceu através das palavras de motivação e incentivo; 

Aos colegas que ganhei neste percurso dentro da UFPB; 

 
1 Pãe - junção de uso popular das palavras pai e mãe. 



 

 

 
 
 

Às minhas irmãs acadêmicas que não largarei jamais: 
Júccia Nathielle, Alexandra Mattos, Nathália Alves e não posso 
esquecer da primogênita Geysa Flávia; 

À Nayara Santos (Nay) por me fazer pensar que tenho que 
estudar (rsrsrs); 

Ao presidente da Cruzada Federativa de Umbanda e Cultos 
Afro-Brasileiros da Paraíba, Wolff Ramos e a sua esposa Mônica 
Ramos por se disponibilizar busca de documentos na federação;  

Ao grupo de pesquisa intitulado: Rede de Pesquisa e 
(In)Formação em Museologia, Memória e Patrimônio (REDMus) 
por todo o apoio e incentivo, em especial a professora Luciana 
Costa pela positividade em ver e estar presente em meu 
crescimento acadêmico; 

Ao Grupo de Estudos e Pesquisa em Cultura, Informação, 
Memória e Patrimônio (GECIMP) por me conceder aprendizagens 
e ter ciência que independente de qualquer obstáculo ninguém 
solta a mão de ninguém; 

Ao Programa de Pós-Graduação em Ciência da Informação 
(PPGCI/UFPB) pelo direcionamento realizado durante o 
aprendizado no mestrado de onde se deriva este livro; 

À CAPES por me propiciar condições para dedicar-me 
integralmente as atividades acadêmicas. 

Aos docentes do PPGCI pelo compromisso com a 
formação científica; 

À todas as pessoas que acreditam que a educação é a 
chave da mudança; 

Aos praticantes das religiões afro-indígenas brasileiras; 
A todos que contribuíram diretamente e indiretamente 

como: Giovanne Boas e Lane Pordeus (in memoriam) por me 
presentearem com os registros de Mãe Beata; 

A Dulce Loos e Marcos Rodrigues por também lutarem se 
desafiando a registrar informações necessárias e importantes 
sobre as religiões afro através do reconhecimento acadêmico; 



 

 

 
 
 

A todas(os) aqueles que contribuíram para que as religiões 
afro pudessem ter sua história e hoje podendo ser (re)significada 
pela memória; 

A todas(os) aqueles que mesmo não estando em corpo, 
mas em luz e que estão marcados por seus feitos e por suas 
lutas: Carlos Leal Rodrigues, Pai Cardoso, Pai Dudu, Mãe Joana, 
Mãe Maria do Peixe entre tantas outras(os); 

A todas(os) que ainda permanecem presentes entre nós, 
Mãe Rita Preta, Mãe Marinalva, Mãe Ceiça, Mãe Hilda entre 
outras(os); 

Aos que me forneceram palavras de conforto e aos que 
pensaram que eu não chegaria aqui, pois alguns julgaram a 
minha crença religiosa, meu falar, minhas vestes, meu 
comportamento, meu riso, a cor de minha pele. A essas pessoas 
meu muito obrigada por ter plantado em mim a semente do eu 
posso e do eu vou conseguir, pois a cada elogio uma satisfação e 
a cada crítica, força; 

À professora Conceição Evaristo por nos presentear com a 
“Escrevivência”, nos fazendo entender que toda forma de viver 
pode ser transformada em escrita. A Escrevivência me 
possibilitou dar gritos através das letras, me fez estar inserida no 
lugar que nos pertence e assim poder incomodar os sonos 
injustos; 

Ao meu amado marido Hilton Holmes por todos os 
perrengues que passou ao meu lado, sem cobranças, sem 
apontamentos e por me apoiar mesmo sem entender e conhecer 
essa loucura chamada de academia. Obrigada por você existir 
em minha vida, por ser meu companheiro de todas os momentos, 
por ser meu amor; 

Ao meu maior incentivador meu filho Mácio Vinícius, pois 
foi por ele que tomei a coragem de cumprir a promessa feita aos 
meus 12 anos de idade, de um dia poder escrever sobre Mãe 
Beata apenas em um simples Trabalho de Conclusão de Curso 
(TCC) mas tinha que ser em uma universidade pública. E com 



 

 

 
 
 

esse incentivo fiz o Enem no dia 04 de dezembro de 2016, dia de 
Iansã para nós umbandistas e tendo o tema para a redação 
Caminhos para combater a intolerância religiosa no Brasil. 
Consegui ingressar na Universidade Federal da Paraíba (UFPB) no 
curso de Biblioteconomia apenas para cumprir a promessa feita 
a 30 anos atrás e o curso escolhido se deu pensando na 
divulgação deste TCC nas bibliotecas. Esse ingresso foi além do 
pensado, me possibilitou inúmeras descobertas como o gosto 
pelo curso, oportunidades, surpresas e questionamentos sobre 
se eu seria capaz. E foi daí no caminhar na academia que o 
destino me concedeu conhecer a professora Bernardina Freire a 
qual elevo todos os agradecimentos possíveis e o mais 
importante. 

À Bernardina Maria Juvenal Freire de Oliveira agradeço 
imensamente por todos os seus atos, atitudes, pelas palavras de 
motivação, por suas ações, por acreditar no discente (aluno), por 
acreditar no potencial que tem o ser humano, por orientar de um 
jeito simples e flexível e sem pedir nada em troca a não ser 
pedindo para que sigamos acreditando que podemos chegar 
mais e mais. E nesse seu acreditar estou onde estou em um lugar 
jamais pensado e muito menos desejado. O não desejado se 
dava por não acreditar que eu, uma mulher negra, umbandista, 
que sempre estudou em escola pública e que fazia questão de 
passar de ano apenas para não decepcionar seus pais, isso 
porque sempre teve um pai ausente, mas que valorizava os 
estudos. Bernardina Freire é minha mãe de outras vidas, a você, 
minha eterna gratidão por sua dedicação, carinho, acolhimento 
e direcionamento em caminhar entre a memória, o 
esquecimento, a lembrança, o registro e a Ciência da Informação 
pois sem esses entrelaçamentos não teria surgido meu escrito; 

Concluo a minha passagem com gostinho de quero mais, 
pois, não foi nenhum tormento como muitos descrevem em seu 
mestrado. Não sofri e nem tenho motivos para lamentações. Tive 
medo, tive angústias, mas não me desesperei porque sabia que 



 

 

 
 
 

tinha pessoas que me dariam força, apoio e orientação. Tenho o 
privilégio de dizer que valeu a pena mesmo com tantos 
obstáculos surgidos e saio deste momento sendo, fazendo e 
realizando uma escrita, além de ter a certeza do dever cumprido 
e poder me sentir uma artesã pois a arte está na 
minha/sua/nosso fazer.  

Aos meus Orixás peço força e proteção. A Jurema Santa e 
Sagrada coragem e capacidade de avaliar as coisas com bom 
senso e clareza e assim poder combater as maldades não só as 
mandadas, mas as desejadas também.  

E, por fim, às leitoras e aos leitores, gratidão, essa palavra-
tudo! 
  



 

 

 
 
 

 
 

  



 

 

 
 
 

SUMÁRIO  
 

PREFÁCIO ....................................................................... 21 
Bernardina Maria Juvenal Freire de Oliveira 

APRESENTAÇÃO .............................................................. 23 
Karina Ceci de Sousa Holmes 

PEDINDO LICENÇA SOB OS SONS DOS ELÚS E DOS 
ATABAQUES: LAROIÊ/ MOJUBÁ! ........................................ 25 
 
A CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO SOB A FIGURA DE UM 
GUERREIRO: OGUNHÊ! .................................................... 53 
 

A MEMÓRIA SOB A JUSTIÇA DE XANGÔ: CAÔ CABECILÊ! .... 67 

ESCRITA DE SI DANDO PASSAGEM A ESCREVIVÊNCIA: ÒKÉ 
ARO! .................................................................................. 75 

CAMINHOS PARA O ENCONTRO COM A ESCREVIVÊNCIA: 
EPARREI! ............................................................................ 84 

“EXPERIÊNCIAS HERDADAS”: ESCREVIVÊNCIA DAS 
MEMÓRIAS: BEGUE-BEGUE! ............................................... 98 

 
CIDADE DE JOÃO PESSOA NA GIRA DE MÃE BEATA: Saluba 
Nanã! ............................................................................ 111 
 

A LUTA CONTINUA … ........................................................ 140 

O ETERNO CARLOS LEAL RODRIGUES .............................. 157 



 

 

 
 
 

CULTO AOS ORIXÁS: uma conversa de fé: Ewé Ó, Ossanhã!
 ..................................................................................... 187 
 

UMA MISTURA DE UNIÃO, DIVERGÊNCIA, CRENÇA E 
ESPERANÇA: Ora Yê Yê, Oxum! ........................................ 211 

 
REGISTRANDO O NASCIMENTO DE UMA NOVA FILHA ....... 231 
 

MÃE BEATA E SEU ESPAÇO SAGRADO .............................. 243 

UMBANDA E CANDOMBLÉ: unidas em um só espaço: Épa 
babá! ............................................................................... 259 

O IR E VIR: o preconceito e a caridade ............................... 264 

 
ESCREVIVÊNCIA DAS MEMÓRIAS: ela, eu e outras(os): Atotô!
 ..................................................................................... 275 
 

AS DOCES LEMBRANÇAS DE ERONILDA CABRAL DE SOUZA
 ........................................................................................ 279 

MÃE CEIÇA EMBALADA NO OURO DA OXUM ..................... 283 

MÃE MARINALVA NA PROTEÇÃO DE OGUM ...................... 290 

MÃE SILVINHA E O CHAMADO DE XANGÔ ......................... 297 

A MEMÓRIA DE ANCO MÁRCIO MISTURADA COM A SAUDADE 
DE ROBERTO.................................................................... 306 

MÃE KARINA NOS BRAÇOS DE IEMANJÁ: Odociá! .............. 311 

Memórias de Infância: trajeto de uma identidade .............. 313 

A Memória Invisível: o esquecimento ................................ 315 

Memória Apaziguada: Lembrar Para Não Esquecer ............ 317 



 

 

 
 
 

Baús de uma memória feliz ............................................... 323 

NO BALANÇAR DAS ONDAS ENTRELAÇADA NO ENCANTO DAS 
TURIMBAS/TOADAS: o passado no momento presente ..... 343 
 
REFERÊNCIAS ............................................................... 353 
 
GLOSSÁRIO ................................................................... 367 
 
APÊNDICE A .................................................................. 373 
 
APÊNDICE B .................................................................. 379 
 

  



 

 

 
 
 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

21 

PREFÁCIO  
 

Bernardina Maria Juvenal Freire De Oliveira  

 
Agô... 

 
Fruto da Dissertação de Mestrado defendida junto ao 

Programa de Pós-graduação em Ciência da Informação da 
Universidade Federal da Paraíba, sob minha orientação, e, cujo 
título a autora optou por mantê-lo, este texto é, antes de tudo, 
uma encruzilhada. É onde a Ciência da Informação encontra os 
caminhos da ancestralidade, onde a pesquisa se curva diante do 
axé, e onde a escrita se faz memória viva de uma mulher que 
nunca caminhou sozinha. Falar de Maria Beatriz Barbosa de 
Souza, ou simplesmente, como o povo do axé bem sabe, Mãe 
Beata de Iemanjá é mais que contar uma trajetória individual, é 
ecoar um legado coletivo que se espalha entre terreiros, livros, 
corpos e documentos. 

Ao escrever seu texto, Karina Ceci, não se aproximou de 
Mãe Beata como quem coleta dados, mas como quem se deixa 
se guiar por sua ancestralidade. Atenta aos movimentos, como 
se estivesse em uma gira, com a certeza de que ali, tudo ensina: 
o silêncio, a folha, o tambor, os movimentos, os paramentos etc. 

A pesquisadora em seu fazer acadêmico-cientifico 
alimentou o desejo de visibilizar o que tantas vezes foi e é 
apagado, a memória de uma mulher negra, sacerdotisa, que 
construiu com firmeza e ternura um território de fé, cultura e 
resistência na cidade de João Pessoa (PB), mesmo após ter sido 
internada como louca, em razão de sua acentuada 
espiritualidade. A casa de Mãe Beata — seu terreiro, sua 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

22 

biblioteca, sua vivência, tornou-se acervo, tornou-se fonte, 
tornou-se farol. 

Neste texto, a autora traz consigo vozes que caminharam 
juntas e juntos, filhos e filhas de santo, amigos, familiares, mas 
também as folhas de jornal, as cartas, as fotografias, objetos 
capazes de reescrever os silêncios que ela rompeu com a força 
da ancestralidade. 

Insurgente, Karina Ceci nos convida a entrar com cuidado: 
com os pés devagar, como quem pisa no terreiro. Lembrando que 
nós leitores e leitoras do presente ou do futuro possamos manter 
uma memória aberta às histórias que se recusam a morrer.  

Para tanto, apropriou-se da noção de “trajetória 
infomemorial” para compreender que a memória de Mãe Beata 
não cabe em um único formato. Ela está na oralidade, no gesto, 
no papel, no altar. Está nos cantos, nos cânticos e nas 
denúncias, nas oferendas e nas reflexões que ela deixou para o 
mundo. 

Sua escrita parte da escuta. Escuta dos tambores, das 
palavras e dos vazios. E nesse caminhar se apoia nas 
epistemologias negras e femininas — como a escrevivência de 
Conceição Evaristo compreendo que o que está em jogo aqui não 
é apenas contar uma história, mas resgatar dignidade, dar à 
memória de Mãe Beata o lugar de potência que sempre lhe 
pertenceu. Este trabalho é também um gesto de retribuição. 

É oferenda. É tambor de papel. Por isso, desejo que quem 
o leia possa sentir a gira, essa dança que não termina, esse 
movimento de vida que Mãe Beata ensinou e praticou e que 
agora, humilde e insurgente a autora registra com palavras e com 
respeito. Um texto para se fazer memória! 

 
Axé, Karina Ceci, axé, Mãe Beata! 

Parahyba, terra em que o sol nasce primeiro,  
25 de julho de 2025.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

23 

APRESENTAÇÃO  
 

Karina Ceci De Sousa Holmes  

 
 

No entrelaçar de tradição e escrita, ergui meu texto como 
um fio sagrado que vincula vidas, saberes, memórias e 
informação. Com base no conceito de “trajetória infomemorial” 
— uma ideia-força que atravessou o estudo, e assim formei o 
sustentáculo teórico para construir a trajetória infomemorial de 
Maria Beatriz, Mãe Beata, no contexto cultural, social e religioso 
da cidade de João Pessoa (PB), a partir de seu acervo pessoal, 
espaço de recordação, como assegura Aleida Assmann. 

Ao assumir um enfoque documental e qualitativo, misturei 
fontes documentais e vozes. Foram 825 registros recolhidos — 
entre jornais, documentos, fotografias, quatro livros, cinco 
entrevistas narrativas entre outros testemunhos. Esse acervo, 
longe de ser apenas material de pesquisa, é um corpo vivo: um 
arquivo que fala, que conta, que reza. 

Busquei articular conceitos de Foucault sobre “escrita de 
si” (2009), Gomes (2004) e os aportes de escrevivência de 
Conceição Evaristo (2017; 2020), num misto que culminou com 
uma epistemologia que autoriza a presença da vivência negra e 
feminina como corpo de conhecimento, de vivências e de 
práticas. 

Graças a isso, retratei “a trajetória de uma mulher negra e 
sertaneja”, que consolidou o Candomblé Angola em João 
Pessoa/PB e celebrou o casamento religioso com efeito civil na 
Umbanda na década de 1970, ressurgem com força, visibilidade 
e potência. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

24 

Porque registrar Mãe Beata é recontar a história de 
resistência, da mulher que adentrou o mundo acadêmico vestida 
com seu axó, trazendo consigo a percussão dos elús e dos 
atabaques, uma espécie de chamamento para que a Ciência 
reconheça a força da tradição e dos mestres e mestras. 

O livro em epígrafe se reveste de um gesto de justiça 
epistêmica. Faz dos acervos pessoais um lócus de informação, 
memória e poder. Lugar de fala que escapa ao silêncio. É um xirê 
que converte documentos em ritual, entrevistas em cura, 
memória em rebeldia.  

Que a leitora e o leitor percorram esta obra como quem 
entra em casa, com respeito, com afeto e com escuta fina. 
Porque aqui, Ciência da Informação e axé se encontram — e se 
transformam. 

 
Salve Mãe Beata, salve as forças ancestrais! 

A minha fé encontra a sua e a saúda. 
Meu Saravá! 

 
João Pessoa, 30 de julho de 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

25 

PEDINDO LICENÇA SOB 

OS SONS DOS ELÚS 2 E 

DOS ATABAQUES 3: 

LAROIÊ/ MOJUBÁ! 4 
 

Quem pisar neste terreiro 
Tem que pisar devagar 

Cuidado que na porteira 
Tem gente pra vigiar [...] (Turimba/Toada5 para exú6) 

 
No pé da Figueira 

Eu vi uma coisa linda 
Pomba Gira Menina 

Dançando balé 

 
2 Elú - instrumento usado nos rituais da Umbanda e da Jurema. 
3 Atabaque - instrumento mais usado nos rituais de Candomblé e usado em um 
único ritual da umbanda e da jurema na saída de obrigação de um filho(a) de 
santo quando sai representado o orixá Ossanhã, orixá do tempo. 
4 Laroiê/ Mojubá - Saudação aos orixás exú (guardião da comunicação) e as 
Pomba Giras (considerada um exú feminino) mensageiros entre o mundo dos 
orixás e a Terra - significa: “Salve, mensageiro” / “Salve Pomba Gira”. As 
saudações são a maneira com que os filhos(as) de santo se dirigem aos orixás. 
5 Vamos nos remeter apenas à denominação, toada nome mais utilizado no 
Terreiro de Umbanda Ogum Beira Mar, o qual sou praticante a quase 18 anos 
ininterruptos. 
6 É uma das toadas cantadas para saudar e homenagear os nossos guardiões 
(os exús). Momento de pedir licença para seguirmos com a nossa gira, pedir 
proteção para que energias negativas passe distante daquele espaço e 
agradecer por toda a proteção que eles nos oferecem nos livrando de todos os 
males e cuidando de nossa porteira. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

26 

Arrreia, arreia exú mulher (Toada para pomba gira7) 
Ganhei uma barraca velha 

Foi a cigana que me deu 
O que é meu é da cigana 

O que é dela não é meu [...] (Toada para cigana) 

 

Iniciamos nossa jornada escrita ancorada nas palavras de 
Evaristo (2020, p. 54): “A nossa escrevivência não pode ser lida 
como histórias para “ninar os da casa-grande”, e sim para 
incomodá-los em seus sonos injustos”, nesse sentido não 
fugimos de nós mesmas(os) e de quem somos, especialmente da 
fé que praticamos, por isso, adentramos na escrita pedindo 
licença aos exús, prática adotada nas religiões de matrizes afro-
indígena brasileira, pois são os exús que dão passagem, que 
guardam e protegem cada praticante e a porteira8 que é a entrada 
do terreiro/barracão/ilê/roça9. 

Exú é o orixá presente em tudo que se faz, é o mensageiro e 
sem o orixá exú os demais orixás e humanos não podem se 
comunicar (Prandi, 2001). São entidades de defesa, por isso 
utiliza-se o exú na entrada de cada terreiro, simbolizando a 
proteção e a guarda do local. 

Entendemos que nada se realiza sem antes pedir 
consentimento e licença a exú, nada se dá sem antes oferecer 
primeiro a exú, conforme enuncia a toada cantada no Terreiro de 
Umbanda Ogum Beira “[...] que sem exú não se faz nada”, ponto 

 
7 Toada para saudar e homenagear as pombas giras que são os exús fêmeas. 
8 Porteira - nome dado pelos praticantes   da Umbanda na a entrada do 
terreiro/barracão/ilê/roça. 
9Terreiro/barracão/ilé/roça - nome dado aos espaços destinados aos rituais 
coletivos, onde se realizam as giras, os toques. A denominação vai depender da 
folha em que o pai e a mãe de santo têm sua feitura firmada, iniciada. Para fins 
desta pesquisa, adotamos o termo terreiro.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

27 

cantado por Pai Edu no LP10 Palácio de Iemanjá, nome da canção: 
Sem exú não se faz nada, conforme registra a Figura 1.  

  
Figura 1 - Foto da capa do disco de Pai Edu 

 
Fonte: Pai Edu (2018). 

 
Reitera Aragão et al. (1987, p. 41) que sem exú “[...] não é 

possível iniciar qualquer atividade, pois é o responsável pela 

 
10 LP - Objeto fabricado em vinil usado para gravação e reprodução de som 
(músicas). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

28 

abertura dos cultos e danças, sendo sua função principal o 
cuidado com a rua”.   

Os não praticantes das religiões de matriz afro-indígena, de 
modo geral tendem a considerar os exús como demônios, pois 
são entidades que fazem uso de ferramentas e apetrechos 
chamados de paramentas11, objetos esses estranhos para quem 
não tem o entendimento devido. Todavia, são eles os 
mensageiros dos orixás, os quais nos defendem das 
mandingas12, dos maus pensamentos, nos defendem de pessoas 
que nos desejam mal.  

Apresentamos algumas especificações que caracterizam 
os orixás quando mencionamos em determinadas passagens 
nos capítulos. As especificações servem para identificar 
determinado orixá e como são nomeados no sincretismo 
religioso. Destacamos alguns artefatos, objetos, cores, comidas, 
bebidas e demais que se pode oferecer e representar um 
determinado orixá. Há elementos que não foram destacados por 
diversas razões, uma delas por ser segredo do orixá. Citamos os 
mais utilizados, deixando ciente que pode haver variações de 
uma nação13 para outra.  

O sincretismo na Umbanda, de acordo com de Mattos 
(2012, p. 171) “[...] incorporou alguns valores, as devoções a 
Jesus, à Maria e aos santos e as orações. Além de vários 
elementos, a umbanda ainda se associou aos símbolos e 
espíritos dos rituais indígenas”. Reforça Bambace (2018, p. 14) 
quando menciona que “[...] a umbanda representa, justamente, 
o sincretismo afro-católico”.  

Citamos então alguns artefatos no decorrer da escrita 
objetos mais utilizados por cada orixá.  

 
11 Paramentas - instrumentos utilizados por cada orixá e entidades da jurema. 
São objetos representativos. 
12 Mandinga - feitiços, trabalhos feitos. 
13 Nação - comunidade religiosa da qual o praticante segue. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

29 

Damos início, como já escrito pelos exús, que no 
sincretismo da Umbanda, para nós umbandistas correspondem 
a Santo Antônio na fé católica. Suas cores na Umbanda para 
alguns pais e mães de santo é o preto e branco, outros 
consideram as cores preto e vermelho. Suas ferramentas são 
garfos, facas e vários outros objetos de ferro isso de acordo com 
suas falanges14 e/ou sua nação. No campo das oferendas pode-
se ter tanto comida, bebida, quanto objetos. Na comida, pode 
oferecer caranguejo, farofa de espécie variada, cachaça, ou 
então bebida preparada e específica para cada um dos exús. 
Suas paramentas15 são: capa, cartola, charuto entre outros, isso 
vai depender do exú. O dia da semana é segunda-feira, dia das 
almas para nós umbandistas. 

A pomba gira é considerada a companheira de exú, afirma 
Aragão et al., (1987, p. 41) que a pomba gira é “esposa de exú, exú 
fêmea”. Suas ferramentas são garfo de ferro ou de metal. Suas 
cores geralmente preto, vermelho e branco ou mesmo só preto e 
vermelho isso vai depender da falange a qual a entidade é firmada 
em seu cavalo16. Pode ser oferecida salada de verduras com 
ovos, algumas bebem cachaça, outro champanhe ou uma bebida 
específica. Dia da semana também é na segunda-feira; Suas 
paramentas são rosas, belos axós17, perfumes, cigarros e outros. 
Lembrando que os exús e as pombas giras são cultuados(as) não 

 
14 Falange - são entidades (espíritos) que representam, trabalham e que são 
invocados com o comando e vibração dos orixás e atuam dentro de uma mesma 
linha de vibração espiritual. 
15 Paramentas - são ferramentas e enfeites, vestuário usado para representar 
determinada entidade, como: capacete, espada.  
16 Cavalo - pessoa quando está em momento de transe com sua entidade em 
terra, incorporado. É quando tem seu corpo ocupado pela entidade espiritual, 
logo nele sendo cavalgado. É um médium na Umbanda. 
17 Axó - são as roupas usadas nos toques/giras, nas festas, roupa do santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

30 

só nos toques18 e nas giras19 dos orixás, são cultuados também 
nos toques e nas giras de Jurema.  

Agora que já pedimos consentimento e licença aos nossos 
guardiões, podemos trazer para o presente um passado marcado 
e a volta dos olhares para a valorização da tradição africana, e 
assim nos sentir inseridas(os) no momento não vivido. Disse a 
Professora Dra. Gisele Côrtes que esse trabalho está inserido na 
metáfora, do vai e vem das ondas (informação verbal)20 e que a 
metáfora refere às trocas informacionais deste trabalho, que 
contribuições significativas materializadas no percurso desta 
construção, dito de outra forma, será uma semente de troca.  

E nessa troca a pesquisadora enquanto bisneta de Mãe 
Beata em muitos momentos se posicionará na terceira pessoa, 
sem se deslocar de suas ancestralidades.  

Essa possibilidade de troca e de reafirmação de nossa 
tradição na construção da escrita desse texto, de algum modo, 
nos leva a concordar com Bambace (2018, p. 20), ao afirmar que 
seu estudo “proporcionou aventuras”, e essa talvez tenha sido 
um dos nossos desafios, propiciar a aventura trazendo para o 
campo da Ciência da Informação a memória de uma mulher 
negra e praticante da Umbanda, da Jurema e do Candomblé 
Angola, adotando para tanto, a Escrevivência como abordagem 
teórico-metodológica.  

 
18 Toques - nome dado em referência aos dias de festas. 
19 Gira - nome dado ao ritual quando os filhos(as) de santo se reúnem para 
celebrar uma entidade seja do orixá como entidade da jurema. Onde os 
filhos(as) de santo se reúnem em círculo, elevando seus pensamentos para 
pedir coisas boas, ajuda. É onde se dança, canta, evolui, é onde entramos em 
contato com o que acreditamos. É o momento em que os filhos de santo giram 
em círculo para louvar as divindades através do chamado pelos elús e/ou dos 
atabaques, pelas vibrações e pelo som dos adejas. 
20 No vai e vem das ondas é uma frase dita pela professora Gisele Côrtes no dia 
da Qualificação, via meet, no dia 29 de setembro de 2022. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

31 

A aventura da qual falou Bambace (2018) se presentifica 
para nós no revisitar o passado e materializá-lo em formato de 
texto, cuja construção esperamos contribuir para ressignificar a 
memória de Mãe Beata, de certo modo silenciada, bem como das 
práticas religiosas de matriz afro-indígenas. Tudo por meio da 
escrevivência, esta que nomeia uma escrita mesclada de 
vivências envolvida com os relatos de nossas próprias memórias 
e com as memórias de um povo (Remenche; Sippel, 2019) razão 
pela qual, pedimos licença aos nossos guardiões. Licença para 
tornar a escrevivência em uma experiência que traga não só as 
experiências próximas, mas, experiências de pessoas que 
tiveram suas lutas individuais e coletivas, que tiveram contato 
com Mãe Beata e fizeram das suas trajetórias uma armadura 
contra o preconceito, a intolerância e a não aceitação. Uma luta 
persistente, sobretudo na sociedade contemporânea21 em que o 
racismo religioso tem sido frequente, conforme pesquisa 
Coordenada pela Rede Nacional de Religiões Afro-Brasileiras e 
Saúde (RENAFRO) em parceria com a entidade Ilê Omolu Oxum.22 

Nessa esteira de raciocínio e como umbandista também 
somos vítimas desse mesmo racismo, o que nos instigou a seguir 
o exemplo de Carolina de Jesus, a exemplo de Conceição 
Evaristo e de tantas outras mulheres negras a tratar sobre a 
realidade tão presente em nossas vidas e as dos nossos. 
Destacamos também como exemplo a Jornalista Eliane Brum, 

 
21 A contemporaneidade refere-se a “singular relação com o próprio tempo, que 
adere a este e, ao mesmo tempo, dele toma distâncias; mais precisamente, 
essa é a relação com o tempo que a este adere através de uma dissociação e 
um anacronismo. Aqueles que coincidem muito plenamente com a época, que 
em todos os aspectos a esta aderem perfeitamente, não são contemporâneos 
porque, exatamente por isso, não conseguem vê-la, não podem manter fixo o 
olhar sobre ela” (Agamben, 2009, p. 59). 
22 De acordo com as entidades coordenadoras da pesquisa em 255 terreiros no 
Brasil apontam que 91,7% dos pais e mães de santo já ouviram algum tipo de 
preconceito por conta da religião escolhida (Andrade, 2022). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

32 

que não é negra, mas que nos chamou atenção na sua escrita na 
obra: “Meus desacontencimentos: a história da minha vida com 
palavras”, publicada em 2017, afirmando que um dos fatores que 
move sua vida de jornalista é perceber como cada sujeito “[...] 
inventa uma vida” e “[...] como cada um se arranca do silêncio 
para virar narrativa [...]” (Brum, 2017, p. 9). Pensamento que 
comunga com Ciachi e Cavinac (2007, p. 329) sobre “[...] o falar 
e o ouvir e sobre o ter ouvido e escrever o que ouvimos; sobre o 
nosso ouvir aquilo que nos é falado e sobre como escrever essas 
falas [...]”.  

Nesse aspecto, saímos do silêncio para compor a narrativa 
que durante toda uma trajetória pessoal viu, conviveu e ouviu 
histórias sobre Maria Barbosa de Souza, posteriormente 
nomeada Maria Beatriz Barbosa de Souza, popularmente 
conhecida por Mãe Beata de Iemanjá, feita na Umbanda, na 
Jurema e posteriormente no Candomblé Angola, práticas 
religiosas de matriz afro-indígena brasileira que ganhou maior 
visibilidade na Paraíba na década de 1960. Mattos (2012, p. 171) 
afirma que “[...] a umbanda começou a ser praticada no século 
XX [...]” informação fortalecida por Silva; Oliveira e Rosa (2019, p. 
151) ao registrar que “[...] a Umbanda foi criada no Século XX 
[...]”, ou seja, o termo criado parece ter sido usado no sentido de 
institucionalizada, mas sem deixar a compreender que essa 
prática religiosa já vinha sendo realizada bem antes de sua 
oficialização. A exemplo disso temos as práticas realizadas por 
Mãe Beata, personagem central desta pesquisa, fazendo-nos 
inferir que a Umbanda faz parte da história de nossos 
antepassados.  

As histórias oralmente narradas sobre Mãe Beata sempre 
despertaram o interesse pessoal que se acentuou com a 
possibilidade de ingressar no Programa de Pós-graduação em 
Ciência da Informação, na linha de pesquisa: Informação, 
Memória, Sociedade, momento propício para tornar sua 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

33 

memória objeto de estudo, transformando nossos 
apontamentos e registros em território fértil para pensar em Mãe 
Beata e sua atuação religiosa na Paraíba. 

O presente trabalho transita, teoricamente, no contexto da 
memória individual e social, aliado à escrita de si e escrevivência 
e, recorrendo, portanto, as narrativas orais e a pesquisa 
documental, buscando ressignificar a trajetória de vida de uma 
mulher negra, sertaneja e adepta da religião afro-indígena 
brasileira, Mãe Beata.  

Evocar essas memórias através dos documentos que 
compõem o seu acervo pessoal possibilitou o (re)conhecimento 
de sua trajetória, especialmente sua contribuição nos contornos 
religiosos de matriz afro-indígena na Paraíba. Seus registros, 
alguns a pesquisadora já os tinha guardados e preservados há 
mais de 34 anos, outros apresentados pela própria família de 
Mãe Beata e outros recebidos pela minha irmã de santo Lane 
Pordeus em 2018, em uma caixa de arquivo na cor azul. A 
pesquisadora retirou da caixa registros em que havia pessoas da 
família e amigos mais próximos e a devolveu. Em 2019, Lane 
Pordeus retorna com uma nova caixa contendo muitos outros 
registros e diz que o acervo pertence a você e assim a 
pesquisadora acredita que essa é mais uma afirmação para 
cumprir sua promessa fazendo o registro sobre a trajetória de 
Mãe Beata. A Figura 2 apresenta a caixa entregue à pesquisadora 
em 2019. 

O registro da trajetória de Mãe Beata marcará feitos e lutas 
não só realizadas por homens, mas também por mulheres que 
em diversas situações são silenciadas, apontadas como não 
capazes sem ao menos terem a oportunidade de espelhar sua 
habilidade, seu intelecto, sua capacidade enquanto mulher. Que 
luta “[...] para conquistar direitos, inclusão social e cidadania em 
diferentes instâncias. Na sociedade moderna e contemporânea, 
muitos têm sido os desafios, em especial, para participar, de 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

34 

forma igualitária, dos espaços públicos, representados 
socialmente como domínio masculino”, como bem retrata 
(Côrtes; Martins; Garcia, 2019, p. 61). 

 
Figura 2 - Fotos da caixa recebida com fotografias e documentos de 

Mãe Beata (2019) 

  

Fonte: acervo pessoal da pesquisadora (2019). 
 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

35 

Trabalhar com as informações materializadas nos 
documentos pessoais, isto é, com a informação de si, possibilita 
o acesso às memórias de um tempo vivido pela titular do acervo, 
de seus feitos, suas realizações, seu legado. Um legado 
silenciado em papéis embolorados e esquecidos quase sempre 
acondicionados em caixas, ou gavetas fechadas, agregados a 
outras fontes como jornais, entrevistas e relatos.  

Optamos por fazer as entrevistas e o relato com pessoas 
que possuíam ligação tanto religiosa como pessoal com Mãe 
Beata, desfrutamos das aceitações a fazer parte desta 
construção: Eronilda Cabral (filha biológica), Maria da 
Conceição Farias (Mãe Ceiça - viúva de Carlos Leal 
Rodrigues/Mestre Carlos), Marinalva Amélia (Mãe Marinalva - 
baluarte da Umbanda e da Jurema), Maria da Silva (Mãe Silvinha 
- ex. esposa do neto de Mãe Beata), Anco Márcio (viúvo de Pai 
Roberto de Iemanjá - filho de santo de Mãe Beata) e Karina Ceci 
(Mãe Karina - bisneta de Mãe Beata).  

E a partir do acesso à essas memórias acreditamos poder 
contribuir para salvaguardar os acontecimentos, usos, 
costumes, rituais, história de vida, permitindo realizar 
descobertas importantes e desconhecidas, uma forma de 
acessarmos à escrita de si, bem como, a memória coletiva dos 
praticantes da religião de matriz afro-indígena na Paraíba 
associado com a escrevivência, como também compreender o 
estabelecimento das religiões afro-brasileiras em João Pessoa 
(Gonçalves; Cecília, 2012). 

Compreendendo os acervos pessoais enquanto esfera de 
narrativas memoriais que expressam o percurso de vida de um 
indivíduo, envolvendo os seus feitos e suas relações, trouxemos 
à tona a trajetória de Mãe Beata, especialmente por sua 
contribuição para a religião de matriz afro-indígena brasileira, 
pois, “a memória sempre foi e tem sido nos dias atuais, fonte de 
riqueza para a preservação cultural-religiosa de religiões 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

36 

africanas e afro–brasileiras” (Lima, 2015, p. 57). Especialmente 
porque, no âmbito das religiões, as memórias são constituídas 
não apenas pela vivência direta, mas pela tradição herdada, 
compartilhada entre o grupo religioso (Lima, 2015). 

As fontes utilizadas constituem-se das informações 
materializadas nos documentos de seu acervo pessoal, os quais 
foram preservados e disponibilizados por seus familiares para 
fins desta pesquisa, associado ainda a depoimentos de pessoas 
vinculadas ora ao seu convívio pessoal, ora ao seu convívio 
religioso e de informações extraídas de jornais que circularam na 
Paraíba em tempos de sua existência, além de documentos que 
constituem seu acervo pessoal. Trata-se de um conjunto de 
documentos pertencentes a uma liderança religiosa em que a 
casa/residência foi de alguma forma a extensão do templo, do 
espaço sagrado, culminando muitas vezes com uma espécie de 
simbiose entre filhos de santo, a liderança religiosa e familiares. 
Exemplo disso: é a filha de santo que leva mãe de santo ao 
médico, é parente, que pode nem ser da religião, mas que 
vivencia rituais pelo compartilhamento do mesmo espaço físico 
seja por visita temporária ou por permanência, um misto de 
cotidiano e religiosidade de intimidade e prática religiosa, 
vivências que se cruzam e entrecruzam quase que 
simultaneamente.  

Trabalhar com essa documentação possibilitou 
compreender o acervo enquanto escrita de si, a maneira pela 
qual a titular do acervo, de alguma forma permitiu ser conhecida, 
uma espécie de construção de si, levando-nos a entender os 
documentos como uma produção e confissão de si e para si, um 
espaço privilegiado de memórias, de silêncios e de 
esquecimentos.  

Quebrar o silêncio do tempo é dar escuta por meio das 
informações do eu, a uma mulher assumidamente negra, mãe de 
santo, que defendeu em períodos históricos distintos, todas as 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

37 

suas identidades e pertencimentos. A Figura 3 apresenta Mãe 
Beata na década de 1970. 
 

Figura 3 - Mãe Beata 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
No que tange às religiões afro-indígenas no Estado da 

Paraíba, a década de 1960, se configurou em um período 
significativo para o povo de santo em razão dos acontecimentos 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

38 

ocorridos na capital João Pessoa, inicialmente com a 
promulgação da Lei nº 3.443 de 6 de novembro de 1966, que 
assegurava o livre exercício dos cultos africanos no Estado da 
Paraíba, instituída pelo Governador da Paraíba João Agripino 
Maia Filho23, que ancorou-se no artigo 33 da Constituição 
Estadual, do artigo 59 do Ato Institucional nº 2 (de 27/10/1965) e 
com o artigo 32 §39, da Emenda Constitucional nº 1 (de 
22/12/1965). Em razão do respaldo legal outras iniciativas 
tiveram foro como a visibilidade da prática do Candomblé 
Angola, a junção do Candomblé com a Umbanda; O primeiro 
casamento na Umbanda com efeito civil; A fundação da 
Federação dos Cultos Africanos do Estado da Paraíba; Os 
festejos para Iemanjá; A realização dos encontros de terreiros. E 
a liberação legal para que os terreiros pudessem realizar seus 
toques, suas giras, possibilitando que os atabaques e os elús 
ecoassem seus sons saudando o seu sagrado. De acordo com 
Lima (2011, p. 120): 

O Candomblé paraibano surge paralelo à 
Umbanda. Faz-se necessário aqui alguns 
esclarecimentos relevantes. Mãe Beata se 
iniciou na nação Angola, mas, pela 
dificuldade de assimilação ritualística por 
parte das filhas e filhos-de-santo, ela 
conduzia o culto de Umbanda com nagô, 
mas iniciava os yaôs nos fundamentos do 
Candomblé de Angola. Ela era Sacerdotisa 
do Centro Espírita de Umbanda Mãe Iemanjá. 

Na década de 1970, um acontecimento marcou a história 
da educação e da religião de matriz afro-indígena na Paraíba 
quando Mãe Beata, a primeira sacerdotisa afro-brasileira 

 
23 Governador da Paraíba de 1966 a 1971 filiado à Aliança Renovadora 
Nacional (Arena). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Alian%C3%A7a_Renovadora_Nacional
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alian%C3%A7a_Renovadora_Nacional


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

39 

adentrou com suas vestimentas religiosa para palestrar na 
Universidade Federal da Paraíba (UFPB)24, o que acentua ainda 
mais a importância de tomar a vida da Mãe Beata objeto de 
pesquisa em nível de Pós-graduação. Sobretudo ao 
considerarmos que o objeto de investigação científica se 
constitui em um exercício de ajustar as lentes às coisas do 
cotidiano impossibilitadas de serem vistas por lentes 
embaçadas (Minayo, 2016). 

Nesse sentido, entende-se a importância de Mãe Beata e a 
sua contribuição no contexto das religiões de matriz africanas e 
indígenas na Paraíba, o que nos conduziu a seguinte indagação: 
Como se constitui a trajetória infomemorial da religiosa Mãe 
Beata, no contexto cultural, social da cidade de João Pessoa (PB), 
a partir de seu acervo pessoal?  

Diante desse questionamento, prescrutamos o acervo 
pessoal de Mãe Beata, em busca de explorar e analisar as 
informações materializadas nos documentos e que 
possibilitaram ressignificar suas memórias, e, 
consequentemente, as memórias de sua prática e contribuição 
religiosa, bem como o fortalecimento identitário e sua inserção 
cultural e social na Paraíba. Um percurso desvendado através 
das informações produzidas no contexto de suas práticas 
religiosas, sociais e pessoais, intencional ou não, uma espécie de 
informação de si (Andrade; Oliveira, 2014). Associando-a a 
escrevivência como prática de interação entre nós, reunindo o eu 
também mulher negra e praticante da Umbanda e da Jurema com 
o objeto observado tentando alcançar “[...] uma busca por se 
inserir no mundo com as nossas histórias, com as nossas vidas 
que o mundo desconsidera [...]” (Evaristo, 2020, p. 35). 

Segundo Oliveira (2020), o acervo pessoal possibilita 
desvendar o que era invisível aos olhos, o que estava oculto 

 
24 Depoimento do filho de santo de Mãe Beata, Pai Robertão de Iemanjá (2019) 
a Valdir Lima no livro de Oliveira (2019). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

40 

(informação verbal)25, de modo que, não podemos negar que em 
muitos casos esses acervos tornam-se invisíveis, quando não 
são acessados e analisados.  

Acessar o acervo pessoal de Mãe Beata, é uma forma de 
trazer à baila sua vida e seu legado. Pois arquivar-se é se pôr no 
espelho, uma maneira de revelar a si própria, e nesse sentido 
possibilitar uma espécie de arquivamento do eu, uma prática de 
construção de si mesma. (Artiéres,1998). 

Tendo o acervo uma espécie de arquivamento do eu, como 
uma prática de construção de si mesma (Artiéres,1998) que 
destacamos a marchinha de carnaval: “Ó abre alas, que eu quero 
passar” quando escrita pela cantora e compositora Chiquinha 
Gonzaga ao expressar seu desejo de liberdade profissional, que 
pulsava em muitas mulheres no início do século XX. Era 
Chiquinha na Música, assim como Mãe Beata na Umbanda, na 
Jurema e no Candomblé, enquanto, outras na medicina, tantas 
outras na literatura, nas artes, na vida.  

Assim, ao ressignificarmos a trajetória dessa sacerdotisa 
religiosa, estamos ressignificando um percurso de luta pela 
liberdade de escolha e de expressão de tantas outras mulheres 
nos espaços por elas escolhidos para trilharem suas vidas. Além 
de acessarmos também as informações que revelam, 
paralelamente, aspectos da religiosidade de matriz afro-indígena 
na cidade de João Pessoa (PB). Nesse sentido, nos interessa 
também os assuntos não oficiais sobre a vida e os feitos de Mãe 
Beata de Iemanjá.  

Dessa forma, estabelecemos como objetivo geral da 
pesquisa que originou este livro: Construir a trajetória 

 
25 Fala da professora Bernardina Freire de Oliveira na palestra intitulada “Casa 
dos Arcontes: limites e possibilidades dos arquivos pessoais”, em 08 de agosto 
de 2020. Embora a professora tenha abordado o termo arquivos, mas, para 
referir a Mãe Beata adotaremos o termo acervo, em razão deste não se 
encontrar dentro dos padrões de organização técnica arquivístico. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

41 

infomemorial de Maria Beatriz, Mãe Beata, no contexto cultural, 
social e religioso da cidade de João Pessoa (PB), a partir de seu 
acervo pessoal sob a perspectiva da escrita de si aliada às 
práticas da escrevivência. E, como objetivos específicos: a)  
Refletir a trajetória de Mãe Beata considerando os aspectos  
religioso, cultural e social, na perspectiva de seu acervo pessoal;  
b) Caracterizar a documentação do acervo pessoal de Mãe 
Beata, compreendendo-a enquanto fonte de informação e 
memória; c) Mapear as relações religiosas, culturais e sociais de 
Mãe Beata, a partir de depoimentos orais dos seus familiares e de 
seus filhos de santo; d) Destacar seu efetivo papel no 
desenvolvimento do Candomblé na Paraíba;  e) Cotejar 
informações orais e documentais na construção infomemorial 
religiosa Mãe Beata. 

Pensando enquanto praticante da Umbanda e da Jurema, 
me inquieta o fato de que há praticantes e até mesmo pessoas 
que estudam sobre as religiões afro-indígena na Paraíba 
desconhecem àquelas e àqueles que pavimentaram o caminho 
até o presente. Algumas pessoas se expressam com surpresa 
pois desconhecem a fértil contribuição religiosa, resultante de 
lutas e conquistas, que Mãe Beata e outros religiosos 
envolveram-se em defesa de nossa comunidade.  

Um fato que excedeu em meio ao esquecimento, foi a 
presença da imagem de Mãe Beata e Pai João em um material 
didático sobre a cultura na Paraíba. Recordo que, aos 12 anos de 
vida em 1992, quando em uma atividade escolar, recebi a 
“Cartilha Paraibana de 1983” que registra em suas páginas traços 
da cultura paraibana, revelando os costumes do seu povo. Ao 
folhear a cartilha me deparei com o assunto: Festa popular na 
Paraíba, ao qual trazia informações sobre as principais festas 
religiosas populares, destacando-se a festa de Nossa Senhora 
das Neves, a celebração de Nossa Senhora da Penha, a festa da 
Luz, na cidade de Guarabira (PB), a festa da Guia em Lucena, a 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

42 

festa do Rosário e a festa da Umbanda. Esta última trouxe muita 
emoção por trazer o registro fotográfico de Pai João26 e Mãe Beata 
na praia, saudando Oxalá e Iemanjá. A sensação foi um misto de 
felicidade e orgulho por ver materializado em suas páginas o 
registro de uma prática religiosa-cultural afro-indígena brasileira, 
a qual sou integrante e faço parte da quinta geração de 
praticantes. Guardo a cartilha, quase como um tesouro, pois nela 
está materializada a atuação de Mãe Beata durante os festejos na 
cidade de João Pessoa/PB. 

A partir deste momento firmei uma espécie de 
compromisso pessoal de um dia trazer à público essas 
memórias, dando a conhecer a vida e obra de Mãe Beata, 
preferencialmente por meio de estudo acadêmico em uma 
universidade pública. Isso só foi possível pela luta de mulheres 
negras que veem na universidade pública seu lugar de direito. 
Uma luta incessante faz com que mulheres entrem e se 
interessem em ingressar nas universidades públicas e privadas 
seguindo na vida acadêmica e no ingresso na carreira científica 
(Côrtes; Martins; Garcia, 2019). 

E seguir na vida acadêmica foi uma maneira de me sentir 
pertencente a este espaço e assim me desafiei na Pós-
graduação. O Mestrado foi a oportunidade que se apresentou, o 
que me remeteu a cartilha paraibana, esta considerada como 
documento oficial produzido pela Secretaria Estadual para 
distribuição nas Escolas públicas quatro anos após a 
Constituição Federal de 1988, que em seu Art. 5º, Inciso VI que 
garante a laicidade e direito à liberdade de cultos. Daí a 
importância de constar nesse documento o reconhecimento da 
festa de Iemanjá no arcabouço dos festejos religiosos populares. 

 
26 Pai João, esposo de Mãe Beata e frequentador no mesmo Terreiro Mãe 
Iemanjá. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

43 

Damos destaque a Mãe Beata por ela ser a primeira 
Ialorixá27 a realizar o casamento na Umbanda com efeito civil em 
1970 casamento de Maria da Penha Ataíde filha de Carlos Leal 
Rodrigues com Carlos Roberto Ataíde conhecido como Pai 
Robertão (in memoriam). Tomando ciência deste fato podemos 
então considerar que o primeiro casamento homoafetivo foi 
celebrado no Candomblé em João Pessoa, Paraíba, pela Ialorixá 
Lúcia Omidewá no dia 19 de setembro de 2008 no auditório da 
Faculdade de Direito da UFPB, em João Pessoa e não sendo o 
segundo casamento no Candomblé como traz Silva; Oliveira e 
Rosa (2019). 

Acreditamos que Mãe Beata por ter uma história de vida 
religiosa firmada, seu pai de santo, Pai Cecílio ao ser procurado 
na Bahia (BA), veio até João Pessoa/PB para então realizar a 
primeira feitura do Candomblé Angola em João Pessoa através da 
feitura de Mãe Beata.  

Podemos assim entender que ao realizar a feitura como 
uma renovação de um iaô28, pois considerou a vivência de Mãe 
Beata na Umbanda e na Jurema, coroando assim seu ori com sua 
‘Mãe Iemanjá’, renovando no santo, renascendo a filha, porém 
realizado em outra nação, no caso no Candomblé Angola. Mas 
Mãe Beata continuou a cultuar a Umbanda e a Jurema pois a 
mesma respeitava naquele momento a dificuldade de seus 
filhos(as) de santo.  

Comprovamos através do acervo fotográfico, que Mãe 
Beata renovou o seu iaô em 1973, reconfirmando seu trajeto 
religioso no Candomblé baiano (Gonçalves; Cecília, 2012).  

Mãe Beata embora faleceu no dia 03 de março de 1989, seu 
legado continua! Sua luta não foi em vão. De modo que 
prescrutar seu acervo pessoal, é uma forma de acessar 

 
27 Ialorixá – é a sacerdotisa, a mãe de santo. 
28 Iaô – são os filhos e filhas que tomaram iniciação (feitura no santo).  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

44 

informações sobre ela e sua trajetória possibilitando novas e 
significativas informações, além ressignificar essas memórias, 
tão importantes para o contexto histórico, cultural, social e 
religioso. 

Despertar para a possibilidade de estudar as memórias de 
Mãe Beata, bem como entender o seu acervo enquanto escrita de 
si, associando-a aos princípios da Escrevivência enquanto 
arcabouço teórico-metodológico que se deu através da atividade 
como discente no curso de graduação em Biblioteconomia, na 
UFPB. E após integrar o Grupo de Estudos e Pesquisa em 
Informação, Memória e Patrimônio (GECIMP), espaço que 
ampliou fortemente as discussões em torno da relação triádica 
Informação, Memória e Sociedade, entendendo que ao 
trabalharmos com documentos de acervos pessoais, tratamos 
de uma relação direta e indissolúvel entre as três categorias, 
adubo no terreno fértil da linha de pesquisa Informação, Memória 
e Sociedade. 

Certifica Harding (1993, p. 15)  

Acadêmicas feministas analisaram 
mulheres, homens e relações sociais entre 
os gêneros dentro dos quadros conceituais 
de disciplinas, entre os diferentes 
enquadramentos e, cada vez mais, diante 
deles. Em cada área, descobrimos que o que 
normalmente consideramos problemas, 
conceitos, teorias, metodologias objetivas e 
verdades transcendentais que abrangem 
tudo o que é humano não chega a tanto. Eles 
são, em vez disso, produtos do pensamento 
que levam a marca de seus criadores 
coletivos ou individuais e, por sua vez, os 
criadores são caracteristicamente marcados 
por seu gênero, classe social, raça e cultura. 
Agora, podemos discernir os efeitos destas 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

45 

marcas culturais nas discrepâncias entre 
métodos de conhecimento e interpretações 
do mundo contribuído pelos criadores da 
cultura ocidental moderna e por aqueles 
característicos do resto do povo. As crenças 
favorecidas pela cultura ocidental refletem, 
por vezes de forma clara e outras vezes 
distorcida, os projetos de vida social de seus 
criadores, identificável a partir da história, e 
não o mundo como é ou como gostaríamos 
que fosse. (Tradução nossa). 

E pensar em pesquisas voltadas no campo da Ciência da 
Informação é oportuno ressaltar que ainda é pouco producente 
pesquisas voltadas para a religião de matriz afro-indígena 
brasileira e sobre seus praticantes, nesse sentido identificamos 
no Programa da Pós-graduação em Ciência da Informação 
(PPGCI/UFPB) apenas a Dissertação da autoria de Tadeu Rena 
Valente intitulada “Pitadas afro-indígenas: a Cozinha de Santo de 
Mãe Rita Preta como lugar de memória” que objetivou discutir a 
relação entre a Cozinha de Santo e as experiências pessoais dos 
indivíduos que participam dessas práticas culturais, mostrando 
como a literatura e as histórias de vida se ligam em discursos que 
marcam uma identidade cultural, defendida em 2019; a 
Dissertação da autoria de Carla Maria de Almeida nominada: 
“Abram as portas da ciência para os mestres e as mestras 
passarem: a ressignificação da Jurema no Acervo José Simeão 
Leal” defendida em 2017, tendo como objetivo compreender 
como as informações constantes dos documentos que 
constituem o Acervo José Simeão Leal contribuem para a 
construção das memórias da Jurema no estado da Paraíba 
trabalhos esses frutos produzidos em parceria com o GECIMP.  E 
a Tese da mesma autora intitulada: “Entre o cachimbo e a 
fumaça: um estudo das memórias na cultura material da Jurema 
no Terreiro de Umbanda Ogum Beira Mar, defendida em 2021, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

46 

que objetivou compreender as memórias construídas sobre a 
Jurema por meio das informações constantes na cultura material 
e nas narrativas dos fiéis mais experientes no contexto religioso.  

Com vistas a descortinar o estado da arte realizamos 
buscas com os termos Umbanda, Candomblé e Religião Afro no 
Banco de Dados Referencial de Artigos de Periódicos em Ciência 
da Informação (Brapci), cujos resultados revelaram pequeno 
quantitativo de produções em relação ao papel das religiões de 
religiões de matriz afro-indígenas e africanas a quais são 
partícipes na construção brasileira.  

A Figura 4 demonstra o quantitativo de trabalhos indexados 
e publicados na Brapci entre 1972 e 2023 no que tange às 
religiões afro. 

 
Figura 4 - Quantitativo de trabalhos indexados na Brapci (1972-2023) 

 
Fonte: elaborado pela autora (2023). 

 
Realizamos busca também na plataforma da Brapci 

trabalhos que se referem a mulheres negras e religiosas. Usamos 
como busca os termos mulheres negras e religiosas onde externa 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

47 

zero trabalhos realizados. E sobre escrevivência apenas um 
trabalho intitulado: Quando se fecha os olhos e vê: por uma 
metodologia afetiva de Verônica Santana Queiroz (2022) pelo 
Centro de Ciências da Saúde, Núcleo de Bioética e Ética 
Aplicada, Rio de Janeiro, Brasil. 

A pesquisa foi realizada entre 1972 pois foi onde se iniciou 
as publicações de artigos em revistas científicas e profissionais a 
202329 é perceptível que os temas ainda são pouco explorados. 
Mas isso não quer dizer que não tenhamos mais trabalhos que 
abordam esses temas, pode ocorrer o caso de haver trabalhos 
não publicados e/ou por não estarem disponibilizados ainda na 
plataforma.  

Figura 5 mostra o recorte que se refere à busca de 
quantitativos de trabalhos publicados e inseridos na Brapci. 
Utilizamos como busca o termo religião afro. 
 

Figura 5 - Quadro da Brapci 

 
Fonte: Brapci (2023).  

 
29 Foi delimitado entre os anos de 1972 a 2023 pois é a partir da década de 1970 
que trabalhos são indexados na Brapci com publicações de artigos em revistas 
científicas e profissionais. Buscamos ter uma base entre esses períodos para 
saber sobre os trabalhos publicados nesse tema.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

48 

Em vista disso, reforça a contribuição da proposta de 
investigação para o campo das religiões de matriz afro-indígena, 
especialmente no âmbito desta área de investigação, o campo da 
Ciência da Informação uma vez que outros estudos foram 
encontrados com significativas contribuições, porém em áreas 
como a sociologia, a história e a antropologia.  

Por outro lado, raros são os que enfatizam líderes mulheres 
e religiosas, nesse sentido identificamos no âmbito das 
lideranças estaduais o livro da autoria de Marinalva Amélia da 
Silva, intitulado: 

 
❖ “Umbanda missão do bem: minha história, minha 

vida”, publicado pela Editora Ideia, no ano de 2013, 
organizado por Giovanni Boas; 

❖  “Mulheres Iabas”, da autoria de Ivana Silva Bastos que 
aborda o percurso da líder religiosa Mãe Renilda 
Bezerra de Albuquerque, do Terreiro Tata do Axé;  

❖ “Jurema e Umbanda nas vozes de mãe Rita Preta e Mãe 
Marinalva: narrativas do pioneirismo feminino nos 
cultos afro-indígenas da Paraíba”, no ano de 2022, 
Dissertação de Maria Gomes de Medeiros;  

❖ “Pitadas afro-indígenas: a Cozinha de Santo de Mãe 
Rita Preta como lugar de memória”, da autoria de 
Tadeu Rena Valente. 
Esta última junto ao PPGCI/UFPB.  

 
O que reforça a importância do estudo tanto para a Ciência 

da Informação, bem como para o campo social, cultural e 
religioso e, em especial de mulheres negras praticantes de 
religiões de matriz afro-indígena na Paraíba. Corroborando nesse 
aspecto com significativa importância social desse estudo na 
contemporaneidade, em que se faz necessário o combate à 
intolerância religiosa que foi acirrada no período do Governo 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

49 

Bolsonaro30, conforme revela Guerreiro e Almeida (2021, p. 49) 
quando diz que, 

[...] algumas importantes lideranças 
religiosas - sujeitos que encarnam um tipo 
ideal de pastor, empresário e político - têm 
colaborado com o governo na gestão da 
pandemia por meio do negacionismo 
pandêmico. Argumentamos que o 
negacionismo é uma linguagem de poder que 
está fora do escopo da democracia e que se 
expressa publicamente em diferentes 
técnicas de negação da ciência - muitas 
vezes com justificativas religiosas - 
empregadas em diversos eventos durante a 
pandemia, com o objetivo de consolidar um 
projeto político comum. 

O negacionismo e a intolerância religiosa se propagou 
ainda mais quando o mundo parou em março de 2020 por conta 
do COVID - 19 onde a Organização Mundial de Saúde (OMS) 
caracteriza como pandemia31. A pandemia conduziu ao mundo 
momentos de dúvidas, incertezas, medo e apontamentos 
preconceituosos por quem principalmente deveria buscar 
maneiras de amenizar tanta intolerância religiosa. Marinho 
(2022, p. 495) refere-se à intolerância como, 

[...] conjunto de atitudes agressivas dirigidas 
a crenças e práticas religiosas diferentes (e, 
eventualmente, a quem não crê ou segue 
qualquer religião), que envolve ofensas ao 

 
30 Governo instalado no Brasil de 01 de janeiro de 2019 a 31 de dezembro de 
2022. 
31 Pandemia - refere-se ao crescimento de uma doença que se propaga em 
vários países e lugares do mundo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

50 

grupo religioso atacado, desmoralização de 
suas divindades e símbolos religiosos, 
destruição de templos e de objetos 
ritualísticos, perseguição, agressão física e 
morte.  

E tratar da intolerância religiosa é pensar nos ataques que 
se avoluma e envolvem também por outras questões sociais. 
Acreditamos que todas(os) aquelas(es) que se sentem ou são 
excluídas(os) desejam não serem apenas aceitos, mas sim 
respeitados.  

A pandemia fez com que algumas pessoas pensassem no 
momento vivido coletivamente e tendo a incerteza como 
companhia, a incerteza se nós, seres humanos, sobreviveríamos. 
E na minha incerteza pude refletir sobre e aproveitar a 
oportunidade de me entregar à aventura da seleção do mestrado 
e poder descrever em palavras ocupando o tempo em fomos ou 
alguns foram obrigados a permanecerem isolados. Por tanto, 
aproveitei a chance de ingressar em uma universidade pública na 
Pós-graduação mesmo pensando que não seria capaz. Tive a 
oportunidade de perceber neste momento o que me faltava era 
acreditar, mas mim mesma acreditando que sou e que juntos 
somos capazes. E assim, iniciei meu caminhar no Mestrado em 
Ciência da Informação na UFPB para logo contribuir 
cientificamente. 

Então, nessa busca contínua em construir a trajetória 
infomemorial da religiosa Mãe Beata, no contexto cultural, social 
e religioso da cidade de João Pessoa (PB), a partir de seu acervo 
pessoal sob a perspectiva da escrita de si aliado às práticas da 
Escrevivência, organizamos este livro em sete capítulos 
indissociáveis entre si. 

O capítulo primeiro intitulado de “Pedindo licença sob os 
sons dos elús e dos atabaques: Laroiê/ Mojubá”, trata-se do texto 
introdutório em que registramos a justificativa englobando os 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

51 

aspectos sociais, pessoal e acadêmico, a problemática e 
pergunta-problema, e os objetivos traçados, bem como a 
estrutura que constitui o presente texto. 

O segundo capítulo, denominado de “A Ciência da 
Informação sob a figura de um guerreiro: Ogunhê!”, em que 
situamos as categorias norteadoras para os estudos voltados 
para o entrelaçamento entre memória e informação, escrita de si 
(Foucault, 2009; Gomes, 2004) e escrevivência (Evaristo, 2017; 
2020; enquanto aporte teórico metodológico). 

O capítulo terceiro intitulado “A cidade de João Pessoa na 
gira de Mãe Beata: Saluba Nanã!”, se constituiu a partir do 
entrelaçamento de informações orais e documentais que narram 
sobre a cidade de João Pessoa e as ações levadas a cabo por Mãe 
Beata, no campo de sua prática religiosa, social e cultural.  

O capítulo quatro denominado de “Cultos aos orixás: uma 
conversa de fé: Ossanhã!”, versamos sobre as celebrações 
realizadas para cultuar os orixás além de celebrar a liberdade 
para que os sons dos elús e dos atabaques fossem ouvidos e 
presenciados pela sociedade. 

O quinto capítulo cujo título é “Registrando o nascimento 
de uma filha”, é quando trabalhamos com a trajetória, das 
conquistas, do caminhar de Mãe Beata; 

No sexto capítulo, enfatiza a “Escrevivência das memórias: 
ela, eu e outras(os): Atotô!”, narra a trajetória das práticas de Mãe 
Beata associando-as às nossas próprias práticas e de outras 
pessoas, prevalentemente mulheres que também vivencia a 
religião de matriz afro-indígena.  

O sétimo e último capítulo intitulado “No balançar das 
ondas entrelaçada no encanto das turimbas/toadas: o passado 
no momento presente” apontamos a partir de cada objetivo 
específico nossas considerações, sendo possível inferir a forma 
empoderada com que Mãe Beata praticou sua religião e 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

52 

compartilhou informações contribuindo para o fortalecimento e 
crescimento dessa prática religiosa no Estado da Paraíba.  
 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

53 

A CIÊNCIA DA 

INFORMAÇÃO SOB A 

FIGURA DE UM 

GUERREIRO: OGUNHÊ! 32  
 

A informação é um termo que carece de 
devida precaução, porquanto seu conceito é 
dinâmico e permeável por diversos campos 
do conhecimento humano e a cada um deles 
é atribuído um significado e um valor 
diferentes (Monteiro; Duarte, 2019, p. 96). 

 

Antes de darmos continuidade e louvarmos os demais 
orixás, realizamos a defumação33, ritual realizado logo após que 
subimos os exús e as pombas giras.  
 

Dá licença pai Ogum 
Filhos teus quer defumar 

Umbanda tem fundamento  
É preciso preparar 

 
32 Ogunhê - saudação ao Orixá Ogum (o senhor das guerras) - significa: “Salve 
Ogum!”  
33 Defumação - é utilizado com queima de ervas onde passa entre as pessoas 
praticantes e/ou visitantes logo depois que louvamos os exús e as pombas 
giras. Serve para limpar as pessoas e o ambiente.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

54 

Com incenso e benjoim 
Alecrim e alfazema 

Defumar filhos de fé 
Com as ervas da Jurema  

 
E não posso escrever sobre informação sem antes escrever 

sobre o orixá do qual protege guerreando, sendo dono dos 
caminhos, das inovações como a tecnologia e das oportunidades 
de realização pessoal (Prandi, 2001). Ogum, o orixá do qual 
propiciará defender e combater junto com a Ciência da 
Informação as informações distorcidas e falsas. 

Então vamos louvar o orixá Ogum, orixá da guerra, orixá do 
comando, deus do aço, do ferro, vencedor de demandas que 
“tem o poder de abrir os caminhos para a evolução do mundo 
usando a sua espada” (Mattos, 2012, p. 162). Louvemos 
cantando a toada, 

 
É cavalheiro da Oxum 
É remador de Iemanjá 

Ele é soldado 
Ele é guerreiro  

É ordenança de Oxalá 
Oh Beira Mar 
Auê Beira Mar 

Salve Ogum Beira Mar 
Auê Beira Mar 

 
O orixá Ogum é conhecido no catolicismo como São Jorge. 

Suas ferramentas dependendo da nação utiliza-se uma única 
peça com ferramentas que representam a agricultura como: 
enxada, foice, machado etc. Suas cores na Umbanda são verde e 
vermelho; O dia da semana é terça-feira. Pode oferecer feijoada, 
cerveja. Suas paramentas capa, capacete, espada, escudo e 
outros.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

55 

E com a ajuda de Ogum vamos entender um pouco sobre a 
informação que de forma ampla, pode ser definida como “ato ou 
efeito de informar (-se), informe, notícia recebida ou comunicada 
ao público, dados sobre alguém ou alguma coisa, conhecimento, 
participação” (Minidicionário, 2009, p. 453). Para o campo da 
Ciência da Informação que possui como objeto a própria 
informação sob a ótica de sua produção, acesso, uso e 
preservação, o conceito de informação adquire especificidades 
próprias da área.  

De acordo com Pinheiro (2005, p. 23), “[...] embora 
informação não possa ser definida, nem medida, o fenômeno 
mais amplo que a Ciência da Informação pode tratar é a geração, 
transferência ou comunicação e uso da informação, aspectos 
contidos na sua definição [...]”. Em outras palavras a informação 
se constitui em conhecimento comunicado, materializado que 
carece de interpretantes. Araújo (2014, p. 58) afirma que a “[...] 
informação passou a ser entendida, como um recurso, uma 
condição de produtividade [...]”, que nos permite estarmos 
informados sobre fatos, acontecimentos e descobertas jamais 
pensados. Assim, compreendemos a importância que tem a 
Ciência da Informação, pois bem entendemos que ela coleta, 
organiza, armazena e dissemina a informação de forma 
científica, impulsionada também pela sociedade da informação. 
Categoria que se tornou uma constante nas décadas de 1960 e 
1970 e “[...] constitui em certa medida, a fundamentação para o 
surgimento e o desenvolvimento da ciência da informação [...]” 
(Araújo, 2017, p. 19).  

A Ciência da Informação mesmo sendo comparada como 
uma ciência jovem diante de outras áreas, seus marcos são 
fundamentais para possibilitar olhar no passado e ver como as 
coisas aconteceram ao longo do tempo e como seus 
acontecimentos se revertem em informações essenciais a 
constituição da sociedade contemporânea uma vez que a 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

56 

informação enquanto moeda de troca pode ser “[...] uma das 
razões para se afirmar que vivemos numa sociedade da 
informação é que a produção e venda de informações contribui 
de maneira considerável para as economias mais desenvolvidas 
[...]” (Burke, 2003, p. 141). 

No momento em que a pandemia da COVID-19 causada 
pelo coronavírus SARS-CoV-2 surgiu, o mundo se deparou 
presente em um momento em que problemas de informação fez 
proceder certas mudanças com relação à sociedade, “[...] 
tornando-se mais importante ou central do que a indústria e a 
agricultura” (Araújo, 2017, p. 19). Nos fazendo ir até o 
pensamento de Burch (2005, p. 1) quando nos indaga se estamos 
“[...] vivendo numa época de mudanças ou numa mudança de 
época?”.  

Percebe-se que vivemos em constantes mudanças e com 
as inovações das Tecnologias da Informação e Comunicação 
(TICs) sem dúvida nos modificamos. Estamos vivendo em relação 
com as inovações no mundo atual, em uma época que há 
mudanças bem aceleradas e avassaladoras no meio das 
comunicações e em que a criatividade da fala não tem mais tanto 
poder como em épocas passadas. Estamos em uma época em 
que as mudanças sociais e dos indivíduos estão cada vez mais 
expostas “[...] aos caprichos dos mercados de mão-de-obra e de 
mercadorias [...]” (Bauman, 2007, p. 9) e que “[...] os indivíduos 
não possuem mais padrões de referência, nem códigos sociais e 
culturais que lhe possibilitasse, ao mesmo tempo, construir sua 
vida e se inserir dentro das condições de classe e cidadão” 
(Fragoso, 2011, p. 110). 

Nesse sentido, discutimos como a Ciência da Informação 
vai receber essa proposta de pesquisa que trata de mulher negra, 
sacerdotisa de religião de matriz afro-indígena e sua produção 
informacional considerada a partir de sua própria trajetória a ser 
desenvolvida também por uma mulher negra da mesma religião. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

57 

Mas como a Ciência da Informação tem a informação como 
gerador de descobertas que compreendemos que as religiões 
afro-indígena brasileiras oferecem informações que destacam a 
memória a partir das práticas e artefatos e quando registrados 
em suportes possibilitam preservar a cultura de um povo, 
possibilitando que gerações futuras possam conhecer as 
religiões que por décadas a sociedade discrimina.   

A Figura 6 faz a ligação entre a religião e informação que 
perpassa pelas práticas, usos, costumes, narrativas e registros 
chegando a memória que nos possibilita aprender e conhecer 
indo até a Ciência da Informação que tem o objetivo de organizar 
as informações e disseminar de forma segura retornando a 
própria religião ou até mesmo a outras denominações religiosas 
como na uma sociedade no todo. 

 
Figura 6 - Ligação entre Religião, Informação, Memória e Ciência da 

Informação 

 
Fonte: dados da pesquisa (2023).  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

58 

A pretensão aqui é trazer à cena, por meio das categorias 
informação, memória e sociedade, os atores que contribuíram 
para a memória coletiva e social da cidade de João Pessoa e, 
consequentemente, para o Estado da Paraíba. Trata-se de dar 
assento na academia, por meio da escuta acadêmica àquelas 
que fomentaram saberes e informações por meio de suas 
próprias práticas, aliadas ainda à experiência da investigadora. 
Que junto com o suor da crença de homens e mulheres possa 
buscar com os rastros, com os restos e com os vestígios 
estabelecer referenciais de memórias dos cultos das religiões 
afro na Paraíba. Buscando preservar e trazer informações 
memorialísticas que ajude a auxiliar e extrair as atividades da 
memória da prática religiosa e suas memórias deixadas, 
esquecidas as margens devolvendo ao presente o som das vozes 
retirando-as do silêncio (Lima, 2015, p. 62). 

A pesquisadora busca com sua pesquisa levar às pessoas 
informações importantes sobre religiões afro-indígena pensando 
na mudança que poderá ocorrer no meio religioso. É uma forma 
que deve ser pensada com cuidado, sabendo que a classe menos 
favorecida possivelmente não poderá ser atingida e nem a ela 
chegar os dados informacionais desejados e merecidos mesmo 
essa classe estando inserida na Sociedade da Informação e do 
Conhecimento. Sociedade essa que possui o avanço tecnológico 
se fazendo presente e em constante mudanças.  

Neste sentido, é preciso compreender que juntamente ao 
desenvolvimento e popularização dos recursos tecnológicos e 
aos estudos que passaram a introduzir variadas possibilidades 
teórico-metodológicas para se discutir a informação enquanto 
fenômeno social, não é possível conhecer os processos 
intelectuais da sociedade apenas estudando o indivíduo, ou seja, 
olhando para ele separadamente. É preciso considerar o 
contexto social em que esse indivíduo está inserido, atentando 
também para como seus comportamentos e práticas aparecem.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

59 

Com base nisso, é possível apontar para a existência de um 
cenário de múltiplos dispositivos tecnológicos convivendo no dia 
a dia dos indivíduos e as transformações que liga às sociedades 
aos países industrializados, faz com que seja observada a 
realidade econômica contribuindo para que a sociedade dê mais 
significado exageradamente a tecnologia do que a informação 
propriamente dita, assim afirma Werthein (2000, p. 72): 

As transformações em direção à sociedade 
da informação, em estágio avançado nos 
países industrializados constituem uma 
tendência dominante mesmo para economia 
menos industrializadas e definem um novo 
paradigma, o da sociedade da informação, 
que expressa a essência da presente 
transformação tecnológica em suas relações 
com a economia e a sociedade.  

A influência desse mercado avassalador em cima do 
mundo, permite com que muitos desejem algo mesmo sem 
realmente necessitar, isso porque somos estimulados pelo 
consumo, em especial nos locais com realidades bem diferentes 
dos países industrializados. Essa influência faz com que as 
pessoas desejem algo, estimulando-os ao desejo do consumo, 
situação bem nítida em nosso tempo atual.  

Conjuntamente ao desenvolvimento e maior utilização dos 
recursos tecnológicos pelos indivíduos, ao grande ciclo de 
notícias e à interação oferecida pelo ambiente digital, o processo 
de informação social tem sido afetado pelo uso em massa de 
novas tecnologias e novas formas de comunicação entre os 
indivíduos.  

Diante do exposto, é importante destacar os estudos e 
análises que abrangem a ascensão da Ciência da Informação, 
sua construção teórica e prática, destacando a estrutura 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

60 

paradigmática defendida por Capurro (2003) na qual a Ciência da 
Informação desenvolveu-se sob três grandes paradigmas: o 
físico, o cognitivo e o social. Dando destaque aos paradigmas 
defendidas por Capurro (2003) apontamos o que diz Cordona 
(2013, p. 99) no que, 

Diz respeito à organização do conhecimento 
que uma pessoa ou grupo possui sobre um 
objeto específico ou situação social. Você 
pode distinguir a quantidade de informação 
que se possui e sua qualidade, 
especialmente, sua mais ou menos 
estereotipado e preconceituoso, o que revela 
a presença da atitude nas informações. Esta 
dimensão leva necessariamente à riqueza de 
dados ou explicações que as pessoas são 
formadas na realidade em seus 
relacionamentos diários. (Tradução nossa). 

E nessa visão de que o conhecimento de uma pessoa ou de 
um grupo social sobre determinados objetos, coisas, 
comportamentos, enfim uma relação com o social que nos fez 
embarcar no nosso objeto de estudo e para o nosso maior 
entendimento, nos ancoramos em Capra (1996). Que apresenta 
o paradigma social, sob a perspectiva de estudo de forma 
conjunta de todo processo social da informação (o sistema de 
recuperação, o usuário e a própria informação), ou seja, “[...] o 
paradigma social é uma constelação de concepções, de valores, 
de percepções e de práticas compartilhados por uma 
comunidade, que dá forma a uma visão particular da realidade, a 
qual constitui a base da maneira como a comunidade se 
organiza”. (Capra, 1996, p. 16). 

Dentro do mesmo escopo, Nascimento e Marteleto (2004, 
p. 3) nos informam, de maneira mais detalhada, como se dá a 
constituição do paradigma social: 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

61 

Neste cenário, entende-se que as dimensões 
históricas, culturais, econômicas, 
tecnológicas, sociais e políticas são pré-
condições para o entendimento da 
‘informação’. Assim, a informação deve ser 
referenciada à historicidade dos sujeitos, ao 
funcionamento das estruturas e das relações 
sociais e aos sujeitos que executam ações. 
Isto é, a potencialidade de se ver a 
informação constituída como problema da 
sociedade, configurado como um fenômeno 
da ordem cultural e da humanidade. 

É neste contexto que a memória pode exercer sua função 
de excelência, ou seja, ponte não só entre o passado, presente e 
futuro, mas como elo que facilita e fortalece conexões efetivas e 
afetivas entre os sujeitos e seus múltiplos coletivos. Porém, a 
inserção das tecnologias traz consigo uma nova maneira de ver a 
informação, e percebe-se uma grande preocupação com os 
resultados que ocorreram na sociedade desencadeados pelos 
meios tecnológicos.  

Nota - se que com o acesso ao conteúdo e as fontes de 
conhecimento enxergamos a necessidade de resolver vários 
outros desafios (Werthein, 2000), como da questão da 
desigualdade social, principalmente as dos menos favorecidos 
em viver com o avanço tecnológico.  

Em suma, há uma nova sociedade, em um processo 
contínuo e acelerado de mudança, e de maneira correspondente 
ao estímulo desta nova sociedade, também se tem configurada 
uma nova maneira de acessar as informações, em que o acesso 
deve atender a urgência do novo modelo, ou seja, deve também 
ser ágil, rápido, eficiente, simples e seguro.  

Nos deparamos na atualidade com o conhecimento 
interativo e o paradigma social da Ciência da Informação, onde 
as pessoas estão imersas em ambientes sócio tecnológicos com 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

62 

diversas formas de linguagem e rápida disseminação de 
informações, cujo avanço que se altera a todo momento, que 
altera todo percurso de quem viveu e vive fora dessa realidade, 
fora muitos outros desafios que a realidade de muitos não 
permite.  

Perguntar-se: Como ter o direito de possuir um 
envolvimento com a realidade tecnológica se poucos não têm 
nem se quer o privilégio de adquirir conhecimentos básicos, se 
poucos não têm ou nem terão o privilégio de adquirir 
conhecimentos científicos aprofundados através das 
informações alcançadas nas escolas e nas universidades. Bem 
sabemos que a educação é a melhor maneira para que a 
sociedade possa saber viver. Oliveira nos engrandece dizendo 
(informação verbal)34 que “educação é vida”, expressamos que a 
educação além de vida é saber fazer e viver a vida. E é direito de 
todos ter uma educação de qualidade e que está cada vez mais 
inacessível para a maior parte da humanidade onde a 
globalização se impõe como fábrica de perversidades. Onde o 
desemprego cresce tornando-se crônico e a pobreza aumenta e 
as classes médias vão perdendo em qualidade de vida (Santos, 
2009).  

Desse modo faz acontecer com que a sociedade seja a 
todo tempo afetada pelas consequências que a injustiça social 
deixa faltar como o reconhecimento de si para com a sociedade. 
Pessoas com falta de saber sobre seus direitos e seus deveres, 
com falta de ter o que é necessário para sobreviver, com falta de 
reconhecimento dos poderes em ceder a todas(os) o seu direito 
como cidadãos e tantos outros reconhecimentos.  

Mas, há um direito que acreditamos ser essencial para se 
viver bem, que nos abre portas, nos dá voz para gritar e forças 

 
34 Fala da professora Bernardina Freire de Oliveira no 7° Seminário Internacional 
de Práticas Educativas: SECAMPO, com o tema ‘Educação e Liberdade para o 
bem viver', no dia 02 de fevereiro de 2020. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

63 

para lutar por justiça e igualdade social que é a educação, 
caminho pelo qual é necessário ser trilhado por qualquer ser 
humano. Esse caminho trilhado com a educação refletirá no 
futuro permitindo com que a pessoa possa ser quem realmente 
deseja, um ser que saberá lutar por seus objetivos se defendendo 
da melhor maneira pois saberá até onde o seu direito permite e 
até onde seu dever lhe cabe. 

Através desse entendimento destacamos novamente a 
informação, objeto principal da Ciência da Informação, que 
durante a realidade vivida na pandemia nós estávamos e 
continuamos a estarmos “[...] no mesmo barco” (Zizek, 2020, p. 
25, tradução nossa), onde o vírus que forçou a todos ficar em 
casa, afetando a economia global, sem impedir que a circulação 
e o acúmulo de capital fossem afetados também (Berardi, 2020, 
tradução nossa). Nesse período tudo que parecia impossível e 
inimaginável aconteceu. E antes desse imaginável ocorrido, cada 
sociedade tinha suas próprias doenças e essas doenças diziam a 
verdade sobre esta sociedade (Petit, 2020, tradução nossa). Os 
poderes diante da desigualdade social e econômica quis garantir 
que o vírus discrimina e Butler (2020, p. 60, tradução nossa) 
registra que “o vírus não discrimina”, pois o “[...] vírus não 
distingue pobre ser rico ou estadista e cidadão comum” Oliveira 
(informação verbal)35. O vírus não fez discriminação, tratou toda 
a humanidade da mesma forma, vindo mostrar que a sociedade 
é igualmente frágil. 

Conseguimos perceber que o vírus não discrimina, mas 
sim o ser humano entrelaçado com o nacionalismo, o racismo, a 
xenofobia, o capitalismo e com “[...] movimentos e ataques, o 
vírus mostra que a comunidade humana é igualmente frágil”, 
fortalece (Butler, 2020, p. 60, tradução nossa), sem esquecer do 

 
35 Fala da professora Bernardina Freire na aula da pós-graduação do PPGCI-
UFPB na disciplina Informação, Memória e Sociedade no dia 19 de abril de 2021. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

64 

negacionismo e a discriminação que afetou, afeta e afetará 
sempre a todos igualitariamente.  

A pandemia veio encoberta de notícias, trazendo uma 
imensidão de notícias falsas e de assuntos existentes que são 
encobertos e disfarçados, como racismo e a intolerância e as 
consequências aumentaram estimulando situações ainda mais 
agravantes. 

Quando as notícias foram e são divulgadas por muitos que 
não se preocupam com quem vai atingir, isso por não buscar a 
veracidade dos fatos se dá por diversos motivos e um deles é a 
necessidade de divulgar apresentado: “[...] por conveniência, por 
preguiça, por rapidez, para participar de um grupo com as 
notícias e veracidade dos últimos acontecimentos” (Campos, 
2018, p. vii, tradução nossa). Além do compartilhamento, muitos 
adicionam mais conteúdo onde “o resultado levará a decisões 
erradas, pois sempre haverá consequências, algumas 
significativas e outras rapidamente corrigíveis que não afetarão 
seriamente terceiros” (Campos, 2018, p. vii, tradução nossa).  

A humanidade precisou de algo grave como a pandemia 
para repensar em suas ações e atitudes no que se refere aos 
princípios básicos da sociedade, princípios que são prejudicados 
pelo poder e pela ganância de quem nos deveriam assegurar 
garantias. Devemos parar e olhar com mais atenção para 
perceber que estamos em mudanças e que as mudanças devem 
ser dosadas, isso por não saber que impacto essas mudanças 
podem acarretar. E por mais que essas mudanças nos facilite por 
exemplo em estarmos informados sobre o mundo em tempo real, 
sobre a situação existente no mundo, nos faz dirigir os olhos em 
direção do poder que tem a informação quando disseminadas 
principalmente em seus recursos informacionais tecnológicos, 
que contém uma rapidez e que pertence a todas as classes 
sociais, além de compreender o medo que perturbou o mundo, o 
medo do que se podia perder.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

65 

O meio virtual mostrou como a vida de todos mudou e 
como a política com os seus representantes nada pôde fazer a 
não ser, aprender administrar e aceitar a ser orientado a 
caminhar por quem realmente pode ou não nos levar a cura, mas, 
a “vacina” criada através da ciência que “baseia-se na busca da 
verdade” (Campos, 2018, p. 106, tradução nossa). 

Novos olhares diante dessa sociedade atual, faz com que 
nós pesquisadores da Ciência da Informação comece a perceber 
se realmente cada um pratica o que fala e se realmente cada um 
como pesquisadora(or) enxerga todos os acontecimentos 
existentes no seu meio social, principalmente quando se refere a 
esse fluxo informacional que envolve tantas informações 
desencontradas.  

Um excesso de informação se não for informação 
verdadeira e segura acarretará para uma sociedade doente, 
cansada, agressiva e vingativa e “assim, qualquer tipo de 
informação, seja ela verdade ou não, ele se espalha e se torna 
viral” em pleno século XXI (Quechol, 2018, p. 46, tradução 
nossa). Enfatiza Oliveira (informação verbal)36 que “até onde uma 
informação errada nos possibilita a certos acontecimentos" e o 
que podem nos causar. 

Certamente, a informação tem um poder de controle, 
porque centraliza fatos e acontecimentos em tempos diferentes 
trazendo em seus registros respostas, explicações, causas, 
dúvidas, estabelecendo relações nas quais causa efeito.  

Como “[...] a memória é abordada pelos mais variados 
campos do conhecimento humano sob os mais variados 
aspectos, dependendo da finalidade que se deseja atingir [...]” 
(Souza; Oliveira, 2005, p. 2) que se pensa na importância da 
junção da Ciência da Informação com a Memória.  Esta junção 

 
36 Fala da professora Bernardina Freire de Oliveira na aula da pós-graduação do 
PPGCI-UFPB na disciplina Informação, Memória e Sociedade em 12 de abril de 
2021. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

66 

faz entender que a memória mesmo diante de seus “[...] vários 
significados, dependendo do campo em que esteja sendo 
aplicado” (Galindo, 2015, p. 77) ela presenteia a todas(os) com 
informações essenciais de entendimento em diversos aspectos.  

E quando se trata do campo da Ciência da Informação, 
Almeida (2021, p. 120) diz que a “[...] memória no campo da 
Ciência da Informação se preocupa em decifrar o caráter singular 
que é representado no ato informacional, seja de um indivíduo ou 
um grupo, ela não depende de uma ligação com a temporalidade 
espacial e cronológica da história”.  

Diante desse contexto, possibilita ao campo a valorização 
de nossa existência e dos registros, já que a Ciência da 
Informação trabalha “[...] nas dinâmicas que vai estabelecer para 
que aquilo que era considerável memorável passe a ser alargado, 
é alargar fronteiras daquilo que pode ser memorável". (Moura, 
Informação verbal).37 

Mas, qual a importância de tratar a memória no campo da 
Ciência da Informação?  Ao nosso entender já que a memória 
pode atender a vários significados e ser entendida de diversas 
maneiras é tratá-la sem depender de ligação com a 
temporalidade e a cronológica da história, como bem corrobora 
Almeida (2021).  

Carece de a Ciência da Informação compreender que 
trabalhar com a memória não é reconstituir o passado, mas 
viabilizar a coleta, organização, registro e a disseminação das 
informações com o propósito de possibilitar o entendimento dos 
fatos e acontecimentos, permitindo disparar gatilhos e 
conectando pessoas através das informações registradas. 
 

 
37 Fala da professora Maria Aparecida Moura, na aula magna - Ciência e 
Deocolonidade do PPGCI/UFPB, no dia 08 de abril de 2022. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

67 

A MEMÓRIA SOB A JUSTIÇA DE 

XANGÔ: CAÔ CABECILÊ! 38  

 
Xangô é o rei da justiça 

Xangô é o rei das pedreiras 
Xangô batizou seus filhos 
Com a água da cachoeira 

 
Para representar a memória, trazemos o orixá Xangô por ser 

o deus da justiça, deus da pedreira e do fogo. Tem o poder de 
dominar e controlar os raios e trovões. Tem vários 
correspondentes no sincretismo religioso, tendo São João Batista 
e São Jerônimo com mais destaque. Suas ferramentas são 
machado simples ou com lâminas dos dois lados; suas cores são 
vermelho e branco. Sua comida é carneiro, amalá39. Sua bebida é 
a cerveja preta. O dia da semana é a quarta-feira. Suas 
paramentas são capa, coroa, machadinha, maruô40 entre outros.  

E destacar Xangô a memória é ter a força desse orixá e 
assim defender a memória e nos referir à memória com a certeza 
de que “escavar, ler e registrar a memória” é “resistir ao racismo 
coletivamente” (Brito, 2020, p. 17). É resistir sobre a intolerância, 
o negacionismo e a não aceitação. 

Nessa situação no que se refere a memória, tema presente 
na Ciência da Informação e que está mais fortemente sendo 
trabalhado na última década, como declara Araújo (2017).  

 
38 Caô Cabecilê - saudação ao Orixá Xangô (Deus da justiça) - significa: 
“Permita-me vê-lo, Majestade!”. 
39 Amalá – espécie de pirão feito com pimenta, quiabo, camarão. 
40 Maruô - roupa usada pela filha de santo para representar o orixá Xangô. 
Quando a mulher usa o maruô com o chicotô por baixo e por cima do maruô se 
coloca o saiote feito de palha da costa. O homem usa calça e por cima o saiote. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

68 

A memória é um tema que sempre esteve presente, de 
alguma forma ou de outra no campo da Ciência da Informação e 
que “[...] nas duas últimas décadas, contudo, tem tido maior 
destaque, passando a designar áreas de investigação, linha de 
pesquisa, em programas de pós-graduação e grupos de 
trabalhos em associações científicas [...]” (Araújo, 2017, p. 22), 
permitindo trazer algo ocorrido em um tempo não vivido ou 
mesmo experienciado.  

Pensando na “[...] memória não se mostra apenas como 
um novo campo de estudos, mas também como uma maneira 
especial de processar as amplas malhas de problemas que 
concernem ao todo da sociedade [...]” (Assmann, 2011, p. 22). De 
modo que trabalhar a memória no campo da Ciência da 
Informação, é também apresentar possibilidades de obter 
muitas informações escondidas e/ou adormecidas ao nosso 
conhecimento social, considerando poder estudar a memória e 
ser “[...] compreendida do ponto de vista de uma construção 
social em que grupos sociais criam um passado compartilhado, 
com a ajuda de um contexto [...]” (Andrade; Oliveira, 2014, p. 3).  

Então falar em memória é transitar por entre caminhos e 
fatos ocorridos em nossas vidas tanto individual quanto coletiva 
e que de alguma maneira foram silenciados. É pensar como se a 
memória tivesse um baú e que no decorrer do tempo ela vai 
soltando lembranças trazendo à tona quando evocada, algo que 
por muito tempo estava adormecido-esquecido, mexendo com o 
arquivo memorialístico gravado em nossa mente, nos nossos 
saberes-fazeres. Nesse aspecto, “[...] lembrar -se é ter uma 
lembrança ou ir em busca de uma lembrança” (Ricoeur, 2007, p. 
24), no nosso caso em especial, é ir em busca da ancestralidade.  

E a memória pode ser considerada como uma caixinha de 
surpresas, que ao serem evocadas através de flashes de modo 
espontâneo ou não, convoca outras memórias e estas se tornam 
em gatilhos que trazem a cena lembranças pessoais e coletivas, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

69 

fato de uma lembrança puxar outras lembranças (Bosi, 1979). 
Logo, pensamos nos afloramentos que essa reconstituição de 
fatos vividos, experienciados ou só testemunhados podem 
oferecer. Sem esquecer que há também um aspecto ético e 
político, que pode ser constituído de forma intencional – a 
construção da memória. Por isso, a ideia de ressignificar a 
memória da religião e de Mãe Beata a partir dessa pesquisa é 
possibilitar escutas, é devolver-lhe o espaço que lhe é de Direito, 
isso porque não existem outros trabalhos que tenha se dedicado 
a construir e ressignificar a memória dessa sacerdotisa a partir 
de seus documentos, recortes de jornais, imagens registradas, 
transcritas e criadas enquanto médium de memória (Assmann, 
2011) isso se dá devido ao grande poder que a memória possui 
conforme assinala Ricoeur (2007).  

A memória pode fornecer informações essenciais para 
compreender o meio social, possibilitando entendimentos sobre 
o desenvolver de um povo, de um tempo, de fazer descobertas, 
de descortinar uma história, uma vida, considerando que “[...] a 
memória é socialmente construída [...]” (Pollak, 1992 p. 209), 
melhor dizer, “[...] para que cada um se sinta ligado aos outros 
por uma mesma história [...]” (Labbé, 2008, p.37). Para ilustrar as 
afirmações de Pollak (1992) e Labbé (2008) expomos na Figura 7 
o registro de Mãe Beata apresentando ao seu povo de terreiro o 
mais novo filho de santo feito para xangô. Ao lado esquerdo está 
Pai João esposo de Mãe Beata, seu neto Jair Barbosa (in 
memoriam), seu filho de santo conhecido como Cap. Hamilton e 
Mãe Beata. 

Com isso, a memória faz a ligação de uma geração a outra, 
alimentando a história, fazendo com que a sociedade dê sentido 
a certas situações e sobretudo não deixando cair no 
esquecimento. Mas para que isso ocorra é preciso preservar a 
memória para que seja liberta informações que em algum 
momento possam servir de alicerce, de respostas ou 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

70 

direcionamentos as questões que se encontram inquestionáveis 
devido a não obter algum registro que possibilite tais 
questionamentos. 
 

Figura 7 - Mãe Beata firmando um filho de santo para o Orixá Xangô 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Mas como permitir com que a memória tenha uma 

presença viva e não permaneça no esquecimento? Trazendo luz 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

71 

à memória e, consequentemente, à reflexão, constituindo em 
uma das possibilidades para a interpretação de histórias que, 
cotidianamente, enfrentam a força poderosa do esquecimento. 
Isso ocorre num encontro constante com o Lethe, o rio do 
esquecimento, todavia em paralelo a este encontramos as águas 
de Mnemosyne, ou melhor, as águas do rio das lembranças. 
Ambas correm em paralelo num jogo de disputa em lembrança e 
esquecimento. Paul Ricoeur (2007), afirma que o esquecimento 
é inerente à memória, pois ninguém consegue se lembrar de 
tudo, ao mesmo tempo em que faz uma ressalva ao referir-se aos 
abusos de memória, sobretudo quando estamos sempre 
atreladas às memórias ditas oficiais.  

Nora (1993) ao referir-se à memória social a designa 
enquanto um repositório abstrato de traços do passado, vividos 
ou mitigados que de alguma forma resistem na vida social dos 
grupos e ao mesmo tempo os integram e constroem identidades 
coletivas, por outro lado há que considerar que parte dessas 
construções estão vinculadas aos grupos do passado. As 
memórias sociais podem conduzir à ação, desde evocadas e 
utilizadas. 

Podemos pensar nas formas com que utilizamos os 
instrumentos para essa evocação e assim (re)significar a 
memória. Seja por um objeto, por uma narrativa, por 
documentos, por imagens, por uma dança entre outras maneiras 
existentes que possibilitam a rememoração, avivando a 
memória, escavando-a para que possamos encontrar respostas 
mesmo que bem diferentes das existentes e/ou já conhecidas. 
Essas respostas possam servir de libertação para determinados 
fatos e acontecimentos.  

A Figura 8 pode ter como narrativa o momento apresentado 
pelo registro de 1968 onde mostra o orixá de Mãe Beata (Iemanjá) 
sendo coroada por Pai Cecílio. 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

72 

Figura 8 - Coroação da ialorixá Beatriz Barbosa -  
Coroação de Iemanjá – 1968 (frente e verso) 

 

   
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

73 

Benjamin (1987, p. 239) esclarece: 

A língua tem indicado inequivocamente que 
a memória não é um instrumento para a 
exploração do passado, é, antes, o meio. E o 
meio onde se deu a vivência, assim como o 
solo é o meio no qual as antigas cidades 
estão soterradas. Quem pretende se 
aproximar do próprio passado soterrado 
deve agir como um homem que escava. 
Antes de tudo, não deve temer voltar sempre 
ao mesmo fato, espalhá-lo como se espalha 
a terra, revolvê-lo como se resolve o solo. 
Pois “fatos” nada são além de camadas que 
apenas a exploração mais cuidadosa entrega 
aquilo que recompensa a escavação. Ou 
seja, as imagens que, desprendidas de todas 
as conexões mais primitivas, ficam como 
preciosidades nos sóbrios aposentos de 
nosso entendimento tardio, igual a torsos na 
galeria do colecionador. E certamente é útil 
avançar em escavações segundo planos. 
Mas é igualmente indispensável a enxadada 
cautelosa e tateante na terra escura.  E se 
ilude, privando-se do melhor, quem só faz o 
inventário dos achados e não sabe assinalar 
no terreno de hoje o lugar no qual é 
conservado o velho. Assim, verdadeiras 
lembranças devem proceder 
informativamente muito menos do indicar o 
lugar exato onde o investigador se apoderou 
delas.  

Escavar é tatear, é poder descobrir pouco a pouco as 
camadas sem prevê-las, e podendo estar carregadas de 
surpresas, de indagações, de dúvidas. A escavação é um 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

74 

processo do qual vai descortinando pouco a pouco os fatos e os 
acontecimentos, mas é preciso ter cuidado em cada enxadada 
dada para que não destrua o achado e com isso se fazer possível 
uma ligação entre os achados, pois uma descoberta 
desenterrada pode modificar um momento que a muito tempo 
estava enterrado. 

E como uma pesquisa nunca chega ao fim, a(o) 
pesquisadora(o) ela(e) possivelmente em cada escavação 
adquire ou não uma nova descoberta e/ou um novo 
entendimento e compreensão. Sendo assim percebemos que é 
inevitável em um só momento conseguirmos escavar tudo, por 
isso vamos em cada descoberta trabalhada com a memória, 
alimentando a história e modificando – a por ser a memória um 
fenômeno construído (Pollak, 1992), e por possuir memórias que 
podem ser individuais, coletivas ou sociais (Le Goff, 1990). 

Assmann (2011) por sua vez alerta que a memória de certo 
modo orienta o passado e avança passado adentro como se 
rasgando o véu do esquecimento.  

O passado segue rastros soterrados e esquecidos e 
reconstrói provas significativas para a atualidade, essas provas 
podem vir acompanhadas de diversas maneiras. Podendo haver 
possibilidades de transformar qualquer objeto independente de 
sua guarda ou criação em fonte informacional, isso vai depender 
como cada uma/um interpreta esse objeto podendo ou não trazer 
indícios e fatos privados. Podendo ou não influenciar através 
desses documentos pontes entre o público e o privado, entre o 
presente, o passado pensando no futuro e refletindo no olhar 
mais atento da(do) pesquisadora(or) que irá destacar a 
construção e o caminho de uma trajetória (Oliveira, 2018).  

Nesse caminhar é que se pretende descortinar a vida e os 
feitos de Mãe Beata, sacerdotisa da Umbanda, da Jurema e do 
Candomblé paraibano. Bosi (2003, p. 31) comenta: “A memória 
opera com grande liberdade escolhendo acontecimentos no 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

75 

espaço e no tempo [...]. É tarefa do cientista social procurar esses 
vínculos de afinidades eletivas entre fenômenos distanciados no 
tempo”.  

Ante ao exposto estamos de certo modo percorrendo um 
retorno no tempo para tentar compreender a trajetória de Mãe 
Beata e suas ações considerando o tempo e espaço que ela 
viveu. Nesse aspecto, adotamos a escrita de si, enquanto ato 
confessional para construir a narrativa sobre Mãe Beata, 
associando-a a Escrevivência, possibilidade de construção do 
ela, do eu e do nós!  

 

ESCRITA DE SI DANDO PASSAGEM A 

ESCREVIVÊNCIA: ÒKÉ ARO! 41
 

 
Odé mata 

É de Orumilá42  
Eu te dou Odé 
O que precisar 

Odé mata 
Filho de Xangô 
Eu te dou Odé 
Se preciso for 
Odé amar Odé  

Orumilá  
 

Trazemos neste momento o orixá Odé denominado 
também de Oxóssi que compõe a linha de caboclo, o deus da 

 
41 Òké Aro - saudação ao Orixá Oxóssi (o deus caçador, senhor da floresta, orixá 
da fartura, divindade do conhecimento) - significa: “Salve o grande Caçador!” 
42 Orumilá - orixá considerado como Orixalá, orixá importante que fez a criação 
do mundo e da humanidade. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

76 

caça, fartura e das matas. É conhecido no sincretismo como 
Santo Expedito. Suas ferramentas são o arco, flecha. Suas cores 
branco, verde e vermelho. Pode oferecer coco, abacate, mel 
preto. O dia da semana é quinta-feira. Suas paramentas são arco, 
flecha, chapéu com pena etc. 

Odé por ser o orixá que dá a passagem, que abre caminhos 
da escrita de si para a escrevivência facilitando o sentir através 
das sensações trazidas pelas lembranças evocadas pelos 
elementos socio-transmissores que servem como testemunho, 
conduzindo a meios de registros documentais nos levando a um 
momento de recordação, fazendo reviver uma história, uma 
produção, tendo na mente imagens de momentos determinados 
afinal não existe memória fora dos quadros sociais. É alimentar a 
escrita com a memória ressignificando o momento, pois 
“escrever é uma maneira de sangrar”. (Evaristo, 2016, p. 95). 

Fazer a junção entre documentos pessoais com a escrita 
de si é tentar organizar uma história, ampliando elementos que 
irão constituir informações daquela pessoa que se encontra no 
invisível e logo podendo ser transformada em conhecimento 
registrado.  

A Escrita de si pode ser percebida como um 
rastro do movimento social. Ela pode ser 
construída a partir de experiências vividas 
que são evocadas, à medida que 
recuperamos as informações contidas no 
anonimato dos documentos (Córdula; 
Oliveira, 2015, p. 59). 

A partir da escrita de si pode-se erguer a memória de si, as 
diversas formas de reproduzir a escrita de si que não se dá 
apenas em transmitir sua história, muitas vezes preocupa se em 
ressignificar histórias de pessoas, que sem intenção deixaram 
“[...] registros pessoais como uma espécie de testemunho [...]” e 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

77 

como “[...] histórias que as pessoas contam sobre si mesmas 
[...]” (Mckemmish, 2013, p. 23-19).  

Histórias contadas e apresentadas, seja através de 
escritas ou não, seja por objetos, por relatos de fatos 
conquistados e trazidos pela oralidade registrados em diversos 
suportes e que ficam engavetados e revirados quando dá vontade 
de remexer em fotografias. Ao revirar esses conglomerados de 
documentos que denominamos de ‘acervo pessoal’ eles nos 
presenteiam reviver o que já passou, transitar por espaços 
distintos de recordações tristes, alegres, decepcionantes, de 
conquistas, de saudades, de bons e maus sentimentos, mas que 
independente de suas categorias, sempre serão sentimentos de 
pertencimento da sua própria memória. Ou de memórias 
compartilhadas, uma vez que a memória não é influenciada 
apenas por elementos bioquímicos, mas também por 
sentimentos.  

Apresentamos a Figura 9 a qual nos remete a uma memória 
individual e ao mesmo tempo coletiva. Mãe Beata em uma de 
suas viagens acompanhada de alguns de seus familiares. 

 

Figura 9 - Mãe Beata em um momento de lazer 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

78 

Se pararmos para refletirmos passamos nossas vidas 
arquivando o tempo todo, mais “[...] por que arquivamos nossas 
vidas?” Indaga Artières (1998, p. 10). Porque nos registros 
pessoais (nosso arquivamento) não nos deixam mentir, mesmo 
surgindo modificações, nós só registramos aquilo que 
desejamos que alguém algum dia seja por qualquer motivo saiba 
ou mesmo queira descobrir algo que deseja.  

Muitos ao preservar um documento no tempo presente 
querem ou desejam que naquele momento o documento fique 
oculto para que no futuro o acervo possa servir de explicação a 
algo que venha a ser questionado. Ou ao desejo de desvendar e 
assim discorrer sobre um momento e até quem sabe servir 
mesmo de prova/testemunho.  

Dessa maneira tornando  

[...] os conjuntos documentais de natureza 
pessoal como produto de investimentos 
pessoais ou coletivos, mais do que como 
produtos “naturais” da trajetória dos 
indivíduos, pode nos ajudar a desvendar 
significados e a avançar na tarefa de refletir 
sobre procedimentos que possam auxiliar no 
seu tratamento. Investimentos pessoais, 
imagens públicas e visões de mundo se 
objetivam nos arquivos pessoais e nos usos 
que seus titulares ou seus herdeiros lhe 
conferem e fornecem chaves para 
compreender o arquivo que vão além das 
tradicionais associações entre trajetória e 
documentos (Heymann, 2013, p. 75). 

Nessa relação de importância entre poder perceber o 
potencial informacional que carrega um documento, seja ele um 
achado no meio de nossas estantes e gavetas; seja um 
manuscrito em um papel deixado entre as simples páginas de um 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

79 

livro; um registro no verso de uma fotografia; um rabisco em um 
caderno ou em qualquer um outro suporte. Essas são algumas 
formas de apresentar momentos de uma vida, em um tempo 
onde só a memória poderá desembrulhar as informações sendo 
comprovadas e provadas através dos documentos e 
informações. Documentos esses que são essenciais para que 
existam novas descobertas e novas conquistas, vindo a servir de 
alicerce para inúmeras curiosidades e descobertas escondidas 
pelo tempo ou propositalmente, dando passagem a outros 
olhares para que haja novas compreensões.  

Considera-se em muitas situações os arquivos/acervos 
como coisas velhas, que só tem servido apenas de recordações 
e até mesmo de acúmulo para aqueles que não enxergam o valor 
destes que por um tempo esteve presente em um determinado 
lugar, manifestando um momento e com seu reavivamento trazer 
vida e movimento. 

De acordo com Córdula e Oliveira (2015, p. 22): “A ideia é 
que não se perceba o arquivo como apenas um lugar de guardar 
e preservar a memória, mas um lugar em que a informação passa 
a ser componente fundamental na produção do conhecimento”. 
Guardar, preservar objetos para muitos podem ser considerados 
como coisas velhas e sem sentido de valor, mas para outros é 
considerado de pura riqueza, seja sentimental ou financeira. 
Porque relembrar é poder sentir no mais íntimo tudo de novo, 
“[...] é recuperar um pouco daquilo que se acha perdido” 
(Gonçalves, 2012, p. 967) é a memória fazendo seu papel de 
materializar o passado através dos registros.  

Vamos pensar nas cartas escritas que podem ser “[...] um 
espaço que materializa memórias individuais e coletivas no 
tempo” (Coutinho; Oliveira, 2020, p. 122). Dessa maneira 
podemos pensar envolvendo todo tipo de documentos como 
materialização da memória ou como diria Assmann (2011) como 
um canal de memória.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

80 

Muitos utilizam a memória para poder construir ou 
reconstruir uma escrita de si, utilizando um arquivo/acervo 
privado pessoal, tornando visível o invisível (Oliveira, 2018), 
descrevendo lembranças usando estratégias, construindo novas 
ideias, desafiando e transformando fontes primárias em 
documentos informacionais para que logo possam ser 
recuperadas e reconhecidas, trazendo o passado através da 
memória e o tornando presente (Albano, 2005).  

Porém, escrever sobre si, possibilita um registro da 
memória. Podendo sentir-se como autor de sua própria história, 
dando valor a trajetória percorrida e com este registro poder 
saber alimentar e orientar muitas outras histórias, fazendo 
perceber que a informação certa pode transformar o mundo, 
mesmo aquele mundo onde para alguns não querem e nem 
desejam que o passado seja rememorado.  

Ao vasculhar os desvãos da memória é remexer em certos 
sentimentos adormecidos, é poder compreender que a escrita de 
si, de certa forma não é apenas expor uma transcrição de medo, 
sonhos, conquistas, vontades entre tantos outros motivos que 
são depositados na escrita, é poder da vida, reconhecimento a 
quem pertence.  

A sensação de se sentir autor diante de um escrito sobre 
outro alguém se dá pelo fato de que o texto sempre terá um 
pouco de quem o escreveu pelo simples fato da exposição de sua 
opinião, compreensão e críticas “[...] isso porque a escrita de si 
assume a subjetividade de seu autor como dimensão integrante 
de sua linguagem, construindo sobre ela a “sua” verdade”. 
(Gomes, 2004, p. 14). 

Foucault (2009, p. 269) nos provoca, “[...] se um indivíduo 
não fosse um autor, será que se poderia dizer que o que ele 
escreveu, ou disse, o que ele deixou em seus papéis, o que se 
pode relatar de suas exposições, poderia ser chamado de “obra”. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

81 

Trazemos para respondê-lo Evaristo (informação verbal)43 
quando diz que,  

Tudo que escrevo parte muito das minhas 
experiências, é da experiência dos meus, ou 
de uma experiência que eu vivo de certa 
forma. Foi preciso chegar aos 70 anos para 
conseguir. Incomoda muito essa questão de 
dizer, se você estuda você consegue. Não é 
assim para todo mundo. Essas histórias de 
pessoas que vieram de classe subalterna, 
essa história como a minha, apenas 
confirmam, elas são uma exceção dentro da 
regra. 

Aderimos a afirmação diante destas colocações que 
somos autores e escritores de nossa própria vida, de nossas 
guardas e do que queremos que sejamos vistos isso vai depender 
também de quem irá descortinar cada trajetória através do 
propósito desejando.  

Gomes (2004, p. 16) descreve que “[...] certas 
circunstâncias e momentos da história de vida de uma pessoa ou 
de um grupo estimulam essa prática [...]” de movimentação. Isso 
se dá quando na escrita de si os artefatos, são manuseados e 
levados voltar a um tempo passado, porém extremamente 
presente, fazendo permitir que no futuro ou no tempo presente 
se movimente para que não caiam no esquecimento de quem foi, 
quem fez, o que fez, quem conquistou, quem lutou, porque 
aquilo e isso, se dando entre conquistas e derrotas. A escrita de 
si leva o indivíduo a se tornar autor de sua própria história, 
expressando-se para si e para quem o vai ler. 

 
43 Fala de Conceição Evaristo no canal do Youtube  Itaú Cultural (2017a) sobre 
O ponto de partida da escrita, Ocupação Conceição Evaristo (2017). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

82 

Afirmamos que expor a própria vida é uma maneira de falar 
sobre si, é falar sobre um coletivo, possibilitando realizar a 
escrevivência, pois cada história é única e intransferível. É sentir- 
se dando importância a cada história por que “[...] as pessoas 
morrem, mas não morrem, continuam nas outras” (Evaristo, 
2017, p. 111), apresentando-se através da escrita. Para Gomes 
(2004, p. 8) “[...] nem só os literários escrevem, sobretudo uma 
escrita de si” e Guimarães Neto; Araújo (2004, p. 338) confirmam 
que: 

A palavra escrita tem o poder de reatar 
encontros com o passado, sentir-se 
presente na vida e fazer projeções para o 
futuro. Deixa de ter apenas valor afetivo, 
circunscrito ao mundo privado, para criar 
asas no espaço público e emitir os signos da 
luta que pode ensinar ao presente. Aprende 
se com ela, antes de tudo, o compromisso 
integral com a cidadania.  

Portanto é compreensível que os documentos sejam fonte 
de pesquisa por trazer informações preservadas por familiares, 
por uma comunidade ou por alguém que viu importância 
naqueles registros. Mas quando se trata de um olhar por uma/um 
pesquisadora(or) tende a ter um cuidado, mas refinado nos 
detalhes, pois, os registros de si poderão transcrever uma 
trajetória, fazendo o reconhecimento de uma vida ou de várias 
histórias de vida. Esse cuidado se dá fazendo escavações 
cuidadosas.  

Chama atenção para, 

[...] o gesto de guardar documentos pessoais 
a “um tipo de testemunho” que alguns 
indivíduos se veriam compelidos a prestar 
em relação a sua vida, tanto no sentido de 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

83 

preservar a memória de experiências vividas 
como no de constituir sua identidade 
pessoal por meio do arquivamento. O texto 
estabelece conexões interessantes com 
outros campos de conhecimento que 
discutem o papel das ‘narrativas de si’ na 
constituição do self, relacionando a 
produção de arquivos pessoais [...] 
(Heymann, 2012, p. 262). 

Conforme a citação de Oliveira (2018) no sentido de tornar 
visível o invisível, e em seu relato verbal (2020) percebemos como 
também podemos diante de nosso olhar, tornar o invisível em 
visível, possibilitando trazer à baila trajetórias como a de Mãe 
Beata.  

Desvendar o invisível é descortinar a história fazendo a 
leitura e interpretação extraída dos documentos, nos 
depoimentos orais, nos objetos e com a escrevivência que é 
escrever a realidade em busca de resistência. De transbordar 
através das linhas escritas as dores, sendo contadas com a 
doçura que a escrita oferece quando envolvida com o desejo de 
esperança, de poder ser o que deseja, de poder viver liberta dos 
olhares e em defesa de si no encontro com o nós.  

Considerando a escrita de si como um arquivamento, ela 
só não seria suficiente para abordar sobre Mãe Beata, uma vez 
que a pesquisadora possui trajetória que se assemelham 
enquanto mulher negra e praticante da mesma religião. O que 
torna necessário ampliar o olhar sobre a escrita de si dando 
passagem à escrevivência uma vez que esta volta-se para pensar 
o sujeito e seu coletivo, trazendo à cena a ótica dos anônimos, 
estratégica teórica para pensar a teia social a partir das relações 
entre o eu, ela e elas(es). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

84 

Realizar a passagem da escrita de si para a escrevivência é 
considerar como um ganho de liberdade, já que a escrita sangra 
como bem determina Evaristo (2016).  
 

CAMINHOS PARA O ENCONTRO COM 

A ESCREVIVÊNCIA: EPARREI! 44  

 
No Moçambique ela come na Jurema 

No orixá ela come no gongá 
Não chore não viu 

Não vá chorar 
Não chore não  

Que Iansã vai te ajudar 
 

Considerando Iansã o orixá que possui o domínio dos 
ventos e das tempestades, deusa do ar, do corisco, do relâmpago 
e do trovão. Orixá guerreira também chamada de Oyá e Aloyá. É 
denominada no sincretismo como Santa Bárbara. Suas 
ferramentas são espada, cálice, chicote. Suas cores são rosa e 
branco. Sua comida pode ser o acarajé. Dia da semana, quarta-
feira. Suas paramentas coroa, espada, cálice etc.  

E como Iansã ela possui o domínio dos ventos e das 
tempestades é que a insiro neste encontro com a escrevivência, 
consentido que ocorra novas pesquisas, novas descobertas, 
dando se através de um método científico que nos permite 
chegar ao nosso objeto. Para Severino (2010, p. 18), metodologia 
científica se configura como, 

 
44 Eparrei - saudação a Iansã (deusa guerreira, senhora dos ventos, raios, 
trovões e tempestades) - significa: “Salve o raio, Iansã!”.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

85 

[...] um instrumental extremamente útil e 
seguro para a gestação de uma postura 
amadurecida frente aos problemas 
científicos [...] São instrumentos 
operacionais, sejam eles técnicos ou 
lógicos, mediante os quais os estudantes 
podem conseguir maior aprofundamento na 
ciência, nas artes ou na filosofia, o que, 
afinal, é o objetivo intrínseco do ensino e da 
aprendizagem universitária. 

Nesse sentido, entendemos que a metodologia é o estudo 
do método científico, melhor definido: É o método que busca 
atender os objetivos traçados, os instrumentos de coleta, análise 
dos dados, bem como a abordagem de pesquisa servindo como 
uma ferramenta capaz de agregar caminhos que auxiliem na 
realização de uma pesquisa científica. Caminhos do quais se 
utilizam instrumentos, técnicas e métodos reconhecidos como 
científicos para produção de respostas a uma questão 
formulada.  

Nesse contexto, aplicar uma metodologia adequada à 
pesquisa é uma forma de alcançar os resultados que buscamos, 
no campo da investigação científica. Marconi e Lakatos (2003, p. 
17) ratifica nosso entendimento enquanto metodologia científica 
no que diz respeito aos métodos e técnicas para a realização da 
pesquisa científica. Ou seja, para Marconi e Lakatos (2003) a 
metodologia científica é “[...] mais do que uma disciplina, 
significa introduzir o discente no mundo dos procedimentos 
sistemáticos e racionais, base da formação tanto do estudioso 
quanto do profissional, pois ambos atuam, além da prática, no 
mundo das ideias”. Considerando tudo aquilo que se busca 
alcançar através da investigação científica que mantém as 
características que levam a uma pesquisa voltada para a ciência.  

Nas palavras de Minayo (2016, p. 11-12): 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

86 

[...] a cientificidade não pode ser reduzida a 
uma forma determinada de conhecer: ele 
pré-contém, por assim dizer, diversas 
maneiras concretas e potenciais de 
realização. [...] as ciências sociais hoje, 
como no passado, continuam gerando 
conhecimento. E que seu dilema não é o de 
copiar os caminhos das ciências naturais e 
sim o de encontrar seu núcleo mais profundo 
de contribuição na construção do campo 
científico. [...] tem que ser pensada como 
uma ideia reguladora de alta abstração e não 
como sinônimo de modelos e normas a 
serem seguidos. 

Então para a realização de uma pesquisa devemos seguir 
caminhos dos métodos científicos pois como bem aborda 
Gondim e Lima (2006) que para realizar uma investigação tem 
tarefas a serem cumpridas, que exigem dedicação, ética, 
disciplina e boa vontade, mais do que o domínio obtido do 
conhecimento filosófico ou das técnicas que são realizadas para 
o levantamento dos dados.  

Concebendo a pesquisa como atividade 
artesanal, isto é, como um trabalho em que 
está presente a marca do autor, deve se 
voltar a atenção, inicialmente, para o 
pesquisador. Em outras palavras, antes de 
tratar dos métodos e das técnicas, cabe uma 
reflexão sobre as motivações e sobre o perfil 
ideal daquele que será o principal 
responsável pela aplicação desses 
instrumentos, ou seja, daquele que definirá o 
que “pode servir” [...] (Gondim; Lima, 2006, 
p. 14-15). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

87 

Pensando na pesquisa como “atividade artesanal”, que 
usa técnicas escolhidas pelo criador, moldando-se a arte 
conforme as aplicações escolhidas para conquistar a proposta 
idealizada na criação dessa obra. Pensemos que só buscamos 
pesquisar sobre algo que nos inquieta, pela proximidade, pela 
afinidade com o objeto de pesquisa com a(o) pesquisadora(or).  

E assim se dá com a escrevivência como metodologia que 
concede a escrita de si como atividade fundamental que permite 
rompe com quaisquer possibilidades impeditivas de criarmos e 
de estarmos, 

[...] criando novos suportes de análise, 
muitas vezes o que temos aí não conta de 
uma realidade específica. Se esse conceito 
de escrevivência ele for pensado também 
nesse servir de suporte teórico para 
determinadas pesquisas científicas e 
pesquisas que visam justamente entender 
essa experiência do povo. Essa experiência 
negra brasileira, eu acho que é um avanço e 
é uma alegria muito grande porque até então 
todos estudos são orientados por uma 
perspectiva branca, uma perspectiva numa 
maioria das vezes, uma perspectiva a partir 
das experiências brancas, então, se uma 
experiência, se um conceito negro nascido 
através de uma experiência histórica ele for 
aproveitado como uma metodologia 
cientifica, nos estudos que nos diz respeito, 
eu acho um avanço, que é uma possibilidade 
de novas epistemologias, e que é justo como 
os conhecimentos indígenas, com a 
experiência indígenas. Ela também precisa 
chegar a esse campo acadêmico, não como 
objeto a ser pesquisado, mas como também 
sujeitos de criação, sujeitos de análise, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

88 

sujeitos de observação, sujeitos que 
concluem as suas teses sobre determinados 
assuntos. Pensar a escrevivência como uma 
metodologia que pode ser pensada, que 
pode criar metodologia, que se transforma 
em métodos para ser aproveitado em todos 
os campos da ciência, isso nos agrada muito 
e nos mobiliza a fazer nossas próprias 
pesquisas, ampliar esses estudos. 
(Conceição Evaristo - informação verbal)45. 

Para tanto, perseguindo os objetivos estabelecidos para 
esta pesquisa, optamos por adotar a abordagem qualitativa do 
tipo bibliográfico e documental, aliado a outras estratégias de 
coleta de dados e análise.  

Para Silveira e Córdova (2009, p. 34): 

Os pesquisadores que utilizam os métodos 
qualitativos buscam explicar o porquê das 
coisas, exprimindo o que convém ser feito, 
mas não quantificam os valores e as trocas 
simbólicas nem se submetem à prova de 
fatos, pois os dados analisados são não-
métricos (suscitados e de interação) e se 
valem de diferentes abordagens. Na 
pesquisa qualitativa o cientista é ao mesmo 
tempo o sujeito e o objeto de suas pesquisas. 

De modo que adotamos a pesquisa bibliográfica, com 
vistas ao      aprofundamento da compreensão de um grupo social, 
por meio da produção bibliográfica em artigos, teses, livros 

 
45 Fala da professora Conceição Evaristo na aula inaugural - Casa Oswaldo Cruz 
com o tema - Escrevivência: vias na literatura, uma literatura para a vida. No 
dia 04 de abril de 2022 pelo canal da rede social Facebook, Fiocruz (2022). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

89 

fundamentados na discussão teórico-metodológico do estudo 
em tela.  

Silva (2018, p. 15) ao afirmar que, 

A pesquisa de abordagem qualitativa, 
possibilita uma aproximação entre o sujeito 
e o objeto e nesse ponto tornou-se 
fundamental, pois foi através dela (tendo por 
base a análise dos motivos e intenções) que 
foram desveladas as ações e estruturas 
encontradas como mais significativas para o 
estudo. 

No percurso da abordagem qualitativa associamos à 
pesquisa bibliográfica, voltada para a literatura e a pesquisa 
documental que de acordo com Marconi e Lakatos (2003, p. 174) 
restringe-se a “[...] documentos escritos ou não, constituindo o 
que se denomina de fontes primárias”. Ou seja, seu corpus se 
constitui de documentos em seus variados suportes que 
possibilita expor fatos e acontecimentos que permanecem, 
silenciados nos arquivos, nos acervos, nas gavetas e outros.  

Na pesquisa documental trabalhamos com fontes 
primárias compostas por informações originais e ainda 
inexploradas que fornecem dados e que podem subsidiar novas 
interpretações (Silva, 2022).  

Para Marconi e Lakatos (2001, p. 43): 

Os documentos de fonte primária são 
aqueles de primeira mão, provenientes dos 
próprios órgãos que realizaram as 
observações. Englobam todos os materiais, 
ainda não elaborados, escritos ou não, que 
podem servir como fonte de informação para 
a pesquisa científica. Podem ser 
encontrados em arquivos públicos ou 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

90 

particulares, assim como em fontes 
estatísticas compiladas por órgãos oficiais e 
particulares. Incluem-se aqui como fontes 
não escritas: fotografias, gravações, 
imprensa falada (televisão e rádio), 
desenhos, pinturas, canções, 
indumentárias, objetos de arte, folclore etc.  

Para os documentos adotamos os princípios da análise 
documental, que de acordo com Aróstegui (2006, p. 508) 
constitui-se de “[...] um conjunto de princípios e almeida de 
operações técnicas que permitem estabelecer a fiabilidade e 
adequação de certo tipo de informações”. Sendo necessário 
considerar na análise documental dois pilares indispensáveis, 
que o autor denomina de fiabilidade e a adequação dos 
documentos (Aróstegui, 2006). 

Partimos, portanto, do entendimento de que a pesquisa, 
metaforicamente, se constitui em uma ‘colcha de retalhos', 
cabendo a (o) pesquisadora (or) estabelecer seus próprios 
instrumentos para coletar informações necessárias e 
fundamentais para a realização da pesquisa. Nessa esteira de 
raciocínio a pesquisa pode ser considerada como artesanato, a 
qual denominamos de artesanato intelectual, sendo “um fruto do 
trabalho vivo do pesquisador” (Deslandes, 2016, p. 29) desde 
quando se inicia a produção a partir do projeto incluindo 
informações e conhecimentos prévios sobre a questão a ser 
trabalhada. 

Nesse sentido, tomando a pesquisa enquanto um tecer 
artesanal, que tem como foco uma sacerdotisa negra, na cidade 
de João Pessoa/PB. Fomos atraídas por ela e seu passado, afinal 
estamos na trilha de mulheres de mesma característica social e 
religiosa. Estamos em um movimento sobre o qual e do qual não 
há escapatória, esse foi, o momento de tomada de consciência 
de nós mesmas, integralmente imersas. Percebemos a 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

91 

impossibilidade de separar a mulher negra e sacerdotisa 
investigada, da mulher negra praticante da mesma religião, que 
vive em tempos históricos distintos, mas que traz na 
consanguinidade e nas práticas sociais os elementos de ligação. 

Especialmente, ao atentar para o que nos alerta Evaristo 
(2017) quando fala: “tudo que eu escrevi parte muito das minhas 
experiências, é da experiência dos meus ou de uma experiência 
que eu vivo de certa forma. [...] essas histórias de pessoas que 
vieram de classe subalterna, essa história como a minha, apenas 
confirmam, elas são uma exceção dentro da regra”. (Informação 
verbal)46. 

Foi com esse entendimento que adotamos a escrevivência 
como procedimento teórico-metodológico, uma espécie de “[...] 
estratégia escritural que almeja das corporeidades a vivências 
inscritas na oralidade ou a experiências concretas de vidas 
negras que motivam a escrita [...]” (Fonseca, 2020, p. 66).  

Afirma Evaristo (2020, p. 30) que “nossa escrevivência traz 
a experiência, a vivência de nossa condição de pessoa brasileira 
de origem africana, uma nacionalidade hifenizada [...]”. Ou seja, 
conceber com a escrita, a vivência e a existência fazendo uma 
mistura entre a vida e a arte dando liga com a escrita (Evaristo, 
2020). 

Entendendo a escrevivência como essa possibilidade de 
uma escrita coletiva, o eu de Mãe Beata se misturando com o 
nosso, sobretudo nos fios que tecem nossas memórias que tem 
como atividade o ato de lembrar quanto nos modos de fazer 
realizando desde então a memória coletiva (Brito, 2020). E como 
“[...] a escrevivência extrapola nos levando para além da escrita 
do ser individualizado” (Evaristo, 2020, p. 38) que tratamos de 
uma estratégia para as impressões da autora, do sujeito 
investigado e dos gestos dos entrevistados.  

 
46 Fala da professora Conceição Evaristo: O ponto de partida da escrita. 
Ocupação Conceição Evaristo (2017), Itaú Cultural (2017a). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

92 

Temos as entrevistas que não destaca apenas histórias 
próprias, mas trazem observações do passado estando no 
presente fornecendo informações sobre situações e momentos 
sobre determinados fatos pois de acordo com Alberti (2008, p. 
158): “A entrevista, em vez de fonte para o estudo do passado e 
do presente, torna-se a revelação do real”, além de observações 
e registros diante de materiais lidos e que em diferentes 
momentos foram revistos. Isso se mostrou importante em 
diferentes momentos, possibilitando repensar nossas 
impressões e vivências, o que colaborou com a pesquisa, afinal 
entendemos a narrativa como experiência e esta, por sua vez, na 
perspectiva de que “a experiência é o que nos passa, o que nos 
acontece, o que nos toca”. (Bondía, 2002, p. 21).  

Assim, a presente pesquisa será realizada numa espécie 
de construção artesanal de uma grande colcha de retalhos, em 
momentos distintos e cuja paciência foi requerida com vistas a 
manter a harmonia entres as partes que constituem o todo. 

Por oportuno é bom ressaltar que as etapas se 
interrelacionam e se interconectam entre si, possibilitando com 
vistas a tecer a escrita sobre a trajetória da sacerdotisa Mãe 
Beata, tendo a informação e a memória como fio condutor, e, de 
certo modo subvertendo o caráter positivista da ciência optamos 
por introduzir a escrevivência como construto metodológico de 
pesquisa. Perspectiva teórica criada pela Professora Dra. Maria 
da Conceição Evaristo de Brito, negra, natural de Belo 
Horizonte/MG, nascida no dia 29 de novembro de 1946. 
Professora por formação em Letras, Mestra em Literatura 
Brasileira na Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 
(PUC) e Doutora em Literatura Comparada na Universidade 
Federal Fluminense (UFF). Publicou pela primeira vez nos 
Cadernos Negros, uma série que circula com textos afro-
brasileiros.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

93 

Em 2016 suas obras passam por processos seletivos e tem 
escolhas para estudos acadêmicos, confirmando assim uma das 
escritoras brasileiras mais lidas e estudadas, dentro e fora do 
país.  

Sua escrita é marcada por sua delicadeza, pela oralidade e 
pela ficção que permite um reflexo sobre as realidades vividas em 
tempos passados e ao mesmo tempo realidades tão presentes. 
“Eu digo com muita veemência, na verdade este espaço é meu. É 
meu não, é nosso! É de toda uma comunidade que viveu aqui” 
(informação verbal)47.  

A sua escrita não traz apenas o seu imaginário, mas sim sua 
ancestralidade, sua vivência consigo e com os outros, dando 
destaque a comunidade afro-brasileira através de sua 
metodologia a ‘escrevivência’. 

Ganhou o terceiro lugar no Prêmio Jabuti 2015, categoria 
Contos com a obra Olhos d’água e o Prêmio Faz Diferença 2016 
do O Globo na categoria Prosa.  Titular da Cátedra Olavo Setúbal 
da USP. Em 2022 acontece a cerimônia de inauguração da 
Cadeira Olavo Setúbal de Arte, Cultura e Ciência onde Conceição 
Evaristo apresentou o programa de sua propriedade, que se 
baseia no conceito de "escrita", usado por ela para referenciar a 
escrita da vida, a escrita que nasce da vida quotidiana, 
memórias, experiências de vida dela mesma e do seu povo. 
Emprega a experiência das mulheres negras tanto no processo 
contemporâneo como no processo histórico.  

Chama se atenção às novas questões, aos novos olhares 
nos elementos que surgiram durante o percurso transcorrido, 
nos moldes dos aspectos teóricos e metodológicos que foram 

 
47 Becos da memória - Ocupação Conceição Evaristo (2017). No romance 
Becos da Memória, escrito em 1983 e publicado em 2006. Conceição Evaristo 
ficcionaliza as memórias de sua infância e de sua adolescência, vividas na 
favela do Pindura Saia, na região central de Belo Horizonte/MG (03 de maio de 
2017), Itaú Cultural (2017b). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

94 

incorporados, de acordo com a necessidade do quadro que se 
apresentou ao longo da jornada desta investigação científica e de 
acordo com a orientadora que junto a pesquisadora envolveu 
nesse constructo do qual consideramos um artesanato, a 
Escrevivência.  

A escrevivência de Evaristo como forma de metodologia é 
tratar da experiência como estratégia de informação através de 
vidas marcadas durante toda sua vivência. Pouco ou nada se vê 
no campo da Ciência da Informação e a metodologia pelo 
pensamento de Minayo diz que, 

[...] o caminho do pensamento e a prática 
exercida na abordagem da realidade. Ou 
seja, a metodologia simultaneamente a 
teoria da abordagem (o método), os 
instrumentos de pesquisa operacionalização 
do conhecimento (as técnicas) e a 
criatividade do pesquisador (sua 
experiência, sua capacidade crítica e sua 
sensibilidade).  [...] a metodologia é muito 
mais que técnicas. Ela inclui as concepções 
teorias da abordagem, articulando-se com a 
teoria, com a realidade empírica e com os 
pensamentos sobre a realidade. [...] a teoria 
e a metodologia caminham juntas, de forma 
inseparável. Enquanto conjuntos de 
técnicas, a metodologia deve dispor de um 
instrumento claro, coerente, elaborado, 
capaz de caminhar os impasses teóricos 
para o desafio da prática. [...] Nada substitui, 
no entanto, a criatividade do pesquisador 
(Minayo, 2016, p. 14-15). 

Tratando da criatividade, pensamos em memória 
sobretudo nos recursos de buscas, vem à mente os documentos, 
o escreviver.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

95 

Compreende-se que todo indivíduo possui algo em sua 
trajetória que ao ser escrita, narrada ou registrada em qualquer 
suporte insere nesses documentos uma produção, devido 
entender que “cada documento tem a alma de quem o produz” 
(Informação verbal)48 podendo evocar sentimentos, sensações 
e/ou até mesmo mudanças quando se faz comparações com o 
seu vivido, assemelhado - o ou não.  

A escrevivência pode ser considerada como uma 
metodologia que trata da experiência como forma de informação 
de vidas marcadas durante toda sua vivência, metodologia que 
se adequa a linha de pensamento e estabelece um melhor 
aproveitamento na elaboração desta pesquisa que conta com 
825 (Oitocentos e vinte e cinco) documentos que inclui 
fotografias, recortes de jornais, certificados, quatro livros, 
documentos pessoais, cinco entrevistas e um relato. 

Logo, a característica da escrevivência é representar 
trajetórias de pessoas silenciadas, que trazem em suas vivências 
recortes de situações reais que ocorrem em toda a sociedade e 
que muitas vezes ficam no obscuro. 

É acreditar que toda pessoa tem algo a 
compartilhar, para registrar ou publicar, 
promovendo sentidos, reconhecimento e 
uma compreensão de vida livre e ampla, 
essencial para que se conheça e se respeite 
uma sociedade tão diversa (Nunes, 2020, p. 
15). 

E como “[...] a aprendizagem da escrita está na vida” 
(Evaristo, 2020, p. 34), que se configura no posicionamento do 
não trazer para academia e até mesmo para o campo da Ciência 
da Informação o método da escrevivência como metodologia. 

 
48 Fala da professora Bernardina Freire de Oliveira na aula da disciplina Gestão 
em Arquivo Permanente, no dia 07 de junho de 2022. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

96 

Isso porque a escrevivência inclui histórias de pessoas que a 
sociedade brasileira faz questão de excluir, pessoas que 
produziram fatos e acontecimentos essenciais em nossa 
existência. Para um melhor entendimento dos passos da 
pesquisa construímos Diagramas.   

O Diagrama 1 mostra os passos realizados para a 
realização da pesquisa. 

 
Diagrama 1 - Dados da Pesquisa 

 
Fonte: autoria própria (2021). 

 
O Diagrama 2 remete o processo diante das etapas 

realizadas nas entrevistas: 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

97 

Diagrama 2 - Etapas da Entrevista Narrativa 

 
Fonte: Daronco (2021). 

 
É oportuno registrar que os depoimentos orais foram 

gravados em áudio, vídeo e foram transcritos na íntegra e em 
seguida devolvidos aos entrevistados, os integrantes49 fazem 

 
49 O quantitativo de pessoas a serem entrevistadas só foi definido de acordo 
com o contato com o campo de investigação, bem como, de acordo com a 
documentação mapeada em seu acervo pessoal, considerando que as 
entrevistas serviram como complemento às informações constantes dos 
documentos. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

98 

parte do convívio familiar e religioso e outros apenas do convívio 
religioso da titular do acervo. Foram devolvidas as entrevistas 
transcritas para que assinassem o termo livre e esclarecido para 
uso de suas falas ao longo da construção do texto. Toda trajetória 
realizada para a realização das entrevistas (roteiros, 
autorizações) foi submetido na Plataforma Brasil50. 
 

“EXPERIÊNCIAS HERDADAS”: 

ESCREVIVÊNCIA DAS MEMÓRIAS: 

BEGUE -BEGUE! 51 

 
Fui no jardim colher as rosas 

A vovozinha trouxe a rosa mais cheirosa 
Cosme e Damião, ÔOOOh Doun 

Crispim, Crispiniano 
São os filhos de Ogum 

 
Os orixás São Cosme e São Damião são espíritos infantis 

chamados também de Beijada, Bejin e Erês “[...] venerados no 
mundo inteiro como padroeiros das crianças, dos médicos, dos 
farmacêuticos e das Faculdades de Medicina” (Souza, 1964, p. 
24). Correspondem aos católicos como São Cosme e São 
Damião; suas cores são rosa, amarelo, verde e branco; Sua 
comida caruru, doces, bolos, balas; Sua bebida refrigerante; Dia 
da semana domingo. São Cosme e São Damião ainda têm mais 
três irmãos: Doum, Crispim e Crispiniano. 

 
50 Plataforma Brasil - Base nacional e unificada de registros de pesquisas 
envolvendo seres humanos para todo o sistema CEP/Conep. 
51 Begue-Begue - saudação aos Orixás gêmeos Cosme e Damião (Ibejis/Erês) – 
médicos, protetores das crianças - significa: “Salve as crianças! ”. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

99 

Atribuir aos irmãos gêmeos as experiências herdadas é 
brincar voltando no tempo através das memórias estando entre o 
ela, o eu e os outros. Direcionando a escrita que traz a 
escrevivência a fazer com que os leitores em cada leitura 
realizada tragam para si novos olhares. Podendo comparar 
situações ou possam se inspirar nesse texto para tentar resolver 
alguma situação, seguindo adiante e buscando respostas para 
perguntas internas. Assim fizemos, para que seja entendido que 
todos têm problemas parecidos e que em certas situações há 
solução.  

Ao falarmos sobre escrevivência tratamos de 
democracia, do racismo, do sexismo entre 
tantos outros atravessamentos, portanto, 
destacamos um fazer científico contundente 
e necessário para os tempos de ataques 
deliberados à Ciência que vivenciamos 
(Pereira; Pereira; [2021], p. 25). 

É pensar na escrita como representação, que tem o 
conhecimento como fonte de informação (Brascher; Café, 2008), 
como fonte de origem sendo comunicada através das letras onde 
só o leitor e os seus pensamentos podem ligar visões do 
acontecido, do acontecer e do que acontecerá. 

Tendo a informação como elemento que compõe o 
conhecimento (Lima; Alvares, 2012) é considerar essa leitura 
trabalhando uma imagem e que através da compreensão se 
extrai significados, agregando aos conhecimentos ou adquirindo 
novos conhecimentos.  

“Ler é também arquivar a si, pois selecionam momentos e 
estratégias e elaboração do passado, o qual compõe as cenas 
vividas, escritas e recriadas em muitos de seus personagens” 
(Oliveira, 2009, p. 622). Contudo sendo apresentado através da 
escrevivência que todas as vivências ocorridas a si e com outros 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

100 

importam, que servem de suporte para se enxergar e perceber 
que há esperança de mudanças. 

A escrevivência possibilita autenticidade na escrita, 
fazendo surgir olhares para que a sociedade entenda que todos 
são diferentes, mas entendendo que “a estética da 
escrevivência, é a estética da existência: possibilidade de 
escapar às políticas de biopoder” (Brito, 2020, p. 150) que 
apresenta uma realidade de lutas e resistências de um coletivo 
que busca viver de maneira livre, sem que o medo se faça 
presente. São lutas de pessoas contra o poder que se apropriam 
do que os mais humildes conquistam de forma dura. Mas traz 
também histórias de sorrisos e sonhos. 

Escrevivência refere -se poder escrever sobre experiências 
trazendo para o presente um passado que servirá, quem sabe, de 
ponte para o incentivo, para a motivação, para muitos ou talvez 
não, isso vai depender da intenção de quem escreve e para quem 
escreve. E poder escrever sobre experiências de mulheres negras 
e de quem próximo a elas estiveram e que ainda estão, é dar e ter 
voz, é oportunidade de usar cada história como luzes e/ou como 
solução.  

[...] as narrativas de Evaristo são revestidas 
de uma memória coletiva, porém sem estar 
presa ao passado e sim a uma memória que 
usa das lutas e anseios de seus 
antepassados para ter uma afirmação de si, 
ao mesmo tempo em que contribui para 
alteridade de outrem e assim, manter viva a 
cultura e com ela um futuro melhor, sem 
delegar ao esquecimento tudo vivido e lutado 
pelos ancestrais (Almeida; Bezerra, 2019, p. 
12). 

No momento mais crucial da pandemia, pessoas se viram 
na profundidade que os trouxe momentos de reflexões sobre si e 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

101 

sobre os outros. Podendo através desse olhar reflexivo perceber 
o quanto de si se faz necessário ser valorizado, visto e 
reconhecido. O quanto cada história se faz importante ser 
registrada. E assim se faz entender que a escrita de si ou sobre 
alguém permitirá uma visão jamais percebida, transcrevendo 
histórias com sentimentos e sensações, oferecendo ao leitor a 
oportunidade de junto viver o não vivido.  

A escrevivência de Conceição Evaristo vem em forma de 
poema destacando histórias sofridas, mas de forma poética. 
Essa poética me permitiu escrever poemas direcionados as 
docentes que comigo se fizeram presentes nesta pesquisa. 
(Apêndice A).  

Acreditamos que a escrevivência veio para mostrar que o 
sofrimento não precisa ser escrito com palavras duras 
mostrando as realidades, mas mostrar com palavras escritas de 
forma que convide os leitores a entrar na leitura, sentindo o poder 
das palavras, compreendendo aquela escrita e se impactando 
com a realidade. Assim iremos trazer à tona os problemas 
existentes agregando o prazer de ler e quem sabe obter leitores 
conscientes de nossa realidade. 

Podemos considerar que a escrevivência é uma reflexão da 
própria vida, firmando na escrita como um jeito de tirar de dentro 
para fora algumas realidades essenciais para fugas diante de 
seus medos e frustrações, entendendo que todos têm deveres e 
direitos iguais. Sim, pois apresenta ao mundo histórias de 
experiências envolvida com o ficcionismo e que estão ocultas e 
outras bem presentes no tempo. Como também ter a escrita de 
si como a resistência que queremos diante do racismo e da 
intolerância religiosa (Brito, 2020). 

Em 2021, Alencar escreve que, 
 

Se podemos falar em escrevivência, quando 
as poetas cantam a realidade das periferias, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

102 

essa categoria deve ser entendida não só 
pelo fato de se tematizar a realidade, as suas 
vivências em seus escritos. O conceito 
escrevivência precisa ser ampliado para 
além de um modo de escrever/descrever 
vivências, formas de vida. É preciso 
recuperá-lo como um modo de propor, pela 
escritura das poetas da literatura periférica, 
novas formas de vida (Alencar, 2021, p. 621). 

Ouvir histórias fazendo leituras em voz alta nos fazem com 
que a escrita penetre através da pele, da audição, sentido cada 
frase e imaginando cada acontecido, ficando registrado em 
nossa memória. Mas quando se trata de escrever sobre si, há 
momentos em que nos pegamos escrevendo de uma maneira 
mais natural.  

A escrita acadêmica nos propõe escritas mais regradas, 
mais difíceis e muitas vezes nos fazendo esquecer de escrever 
com sentimento e emoção. Onde na academia, 

Aventurar-se em propostas não usuais, no 
meio acadêmico, pode ser mais árduo do 
que a premissa científica ostenta, ou seja, o 
suposto acolhimento para inovações tem 
cor, gênero, sexualidade, religião, entre 
outros marcadores sociais (Pereira; Pereira, 
[2021], p.1). 

Trazer novos temas para dentro da academia, é desafiador, 
podendo se sentir dentro de um campo minado. Em que, 

Muitos professores brancos não se sentem 
capazes ou à vontade para estudar literatura 
negra por um pretenso desconforto, pela sua 
ausência de lugar de fala, no entanto, 
estudam literaturas etnocêntricas, inglesa, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

103 

russa, irlandesa, dentre outras. Essas 
posturas, decerto, não se justificam pelo 
lugar de fala, mas pelo interesse e pelo 
reconhecimento do valor e da complexidade 
do objeto de estudo (Natália, 2020, p. 221). 

Os caminhos entre a academia e a escrevivência se 
alinham através da escrita e “a partir da sua criação, primeiro 
absorve para depois expressar, acumula e depois expande” 
(Dannemann, 2020, p. 227) junto a oralidade trazendo histórias 
de vida como fonte de pesquisa, transcrevendo pelos 
documentos informações contidas e registradas por olhares 
mais atentos. 

Esse alinhamento mostra caminhos para que se possa 
trabalhar a escrevivência em outras áreas e no campo da Ciência 
da Informação ampliando-se e incorporando discussões como 
forma de informações para se discutir situações socioculturais 
devido “[...]a escrevivência está no seu compromisso com o 
questionamento das realidades injustas e com a defesa de existir 
de vozes e modos de vida excluídos pelo sistema - mundo 
capitalista, racista, colonial e patriarcal” (Alencar, 2021, p. 622). 
Falamos neste momento nas falas das pessoas negras que têm 
relatos sobre o que sente na pele, muitos não os ouvem e nem os 
permitem serem escutados. Muitas pessoas negras, mesmo não 
tendo sofrido como muitos, sentem esse sofrimento pelo 
simples fato de sua cor ou sentido nas suas observações 
presentes desde o brilho nos olhos dos preconceituosos, e isso 
incomoda.  

A negritude traz em seu corpo marcas da intolerância e do 
preconceito não só dos brancos, mas do ser humano como um 
todo. Isso devido aos atos de pessoas negras apontarem dedos 
em razão a outras pessoas negras, julgando seus atos. Podemos 
pensar que esse que aponta o dedo está em um patamar de 
superioridade. O corpo negro tem denominações e ideias já 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

104 

fincadas na cabeça de muitos que os denominam como pessoas 
pertencentes e únicas neste mundo, tendo na mente que 
pessoas negras são pessoas sujas, marginalizadas que não tem 
valor algum ao menos que sirva de algum serviço para tais. E 
quando a negritude tem a oportunidade de falar, não é a 
oportunidade desejada. 

Quando Melo (2020) em seu entendimento aponta que 
entender uma narrativa é trazer em sua fala palavras que soam 
através das vozes dando destaque a fatos importantes de uma 
vida, de um coletivo através de informações que se transformam 
em conhecimentos e aprendizagens. Que podem ou não ativar 
gatilhos disparando nas profundas camadas da memória 
trazendo à baila fatos esquecidos, mas importantes para um 
povo. Desse modo Evaristo (2008, p. 5-8) retrata que, 

Vários são os textos em que a memória, 
recriando o passado, ocupa um espaço 
vazio, deixado pela ausência de informações 
históricas mais precisas. E esse passado 
recriado passa a ser constantemente 
amalgamado pelo tempo e a história 
presentes. [...] Tentar apagar a memória 
coletiva de um povo é querer impossibilitá-lo 
de apoderar-se de sua história, é desejar 
torná-lo vazio, torná-lo realmente sem 
história.  

E trabalhar nas escolas ou em universidades a escrita de 
experiência de vida de pessoas possibilitará entender e conhecer 
melhor os usos, os costumes, os rituais e o modo de viver do 
outro fazendo disso uma maneira de diminuir a discriminação, o 
preconceito, a não aceitação, a intolerância das pessoas. Porque 
não nascemos odiando, não nascemos andando, não nascemos 
distinguindo cores, pessoas nos ensinam isso. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

105 

A escrevivência é a experiência que transforma, que 
possibilita, que permite e abre portas para a liberdade de nos 
sentirmos capazes de dizer que somos negras(os) e que 
podemos sim transformar nossas histórias em histórias 
históricas. Como bem tratam Pinheiro, Oliveira e Simões (2019) 
quando referem-se às informações transmitidas e aqui ousamos 
dizer que se registrarmos e partilhamos nossas histórias de 
mulheres negras, umbandistas, juremeiras e candomblecistas 
ou não, podemos ter as informações protegendo o passado do 
esquecimento no tempo. 

Ilustrando o que registraram Pinheiro, Oliveira e Simões 
(2019) trazemos a Figura 9, mostra uma mulher negra, 
umbandista e juremeira em um momento em que apresenta 
através da escrevivência a trajetória de outra mulher negra, 
umbandista, juremeira e candomblecista além de histórias de 
pessoas que com ela conviveram. E assim está conforme a fala 
dos autores podendo transformar a sua história e de outras 
histórias em histórias importantes. 

Desta maneira nos possibilita dar escuta às narrativas 
afrodescendentes trazendo não só as experiências reais, mas, as 
experiências de vida, de luta individual e coletiva, fazendo com 
que o preconceito, a intolerância, a não aceitação sejam 
desconstruídas e combatidas. 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

106 

Figura 9 - Karina Ceci apresentando no evento52 a trajetória de Mãe 
Beata (2023) 

 
Fonte: acervo pessoal de Marcos Leal Rodrigues (2023). 

 
Trazendo à tona memórias silenciadas por meio do 

compartilhamento dos fatos ocorridos aos seus, aos outros e aos 
seus antepassados.  

O método da escrevivência, nessa 
perspectiva, nos possibilita não apenas 
articular a pesquisa social com uma nova 
prática, como também identificar as 
contribuições das mulheres negras para o 
pensamento crítico sobre a sociedade 
nacional. A partir dessas inquietações, 

 
52 Do Gecimp Talk - Grupo de Estudos e Pesquisa em Cultura, Informação, 
Memória e Patrimônio (Gecimp). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

107 

tratamos da desconstrução da metodologia 
empregada no desenvolvimento de 
pesquisas científicas (Pereira; Pereira, 
[2021], p. 5). 

De modo que pactuando da premissa exposta bem como 
das memórias evocadas, uma vez compartilhadas podem dar 
visibilidade as trajetórias de vida tão existentes no cotidiano, seja 
ela independentemente de cor, status, religião, raça, sexo. São 
histórias de mulheres negras que são muitas vezes ou quase 
sempre ocultadas pela não aceitação do poder. Evaristo (2021, p. 
9) expressa que, 

Se para algumas mulheres o ato de escrever 
está imbuído de um sentido político, 
enquanto afirmação de autoria de mulheres 
diante da grande presença de escritores 
homens liderando numericamente o campo 
das publicações literárias, para outras, esse 
sentido é redobrado. O ato político de 
escrever vem acrescido do ato político de 
publicar, uma vez que, para algumas, a 
oportunidade de publicação, o 
reconhecimento de suas escritas, e os 
entraves a serem vencidos, não se localizam 
apenas na condição de a autora ser inédita 
ou desconhecida. Não só a condição de 
gênero vai inferir nas oportunidades de 
publicação e na invisibilidade da autoria 
dessas mulheres, mas também a condição 
étnica e social. 

A escrevivência pode ser entendida como contribuição 
para que não seja repetido todo o vivido de lutas ocorridas pela 
não aceitação, pelo descaso, pela ignorância, pela falta de 
cuidado e o desrespeito a história de vida.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

108 

É notável que a escrita se torna em um lugar de voz, 
tornando-se em um registro científico e tão quão importante 
como outras vozes que buscaram e buscam seus sonhos e 
vontades.  

As obras de Conceição Evaristo mostram histórias de vida 
que fazem refletirmos sobre a nossa própria história de vida. 
Destacamos a obra: Ponciá Vicêncio uma mulher que lutou para 
sobreviver e se descobrir, “[...] mais para saber sobre Ponciá 
Vicêncio, é preciso ir ao encontro dela” (Evaristo, 2021, p. 9). É 
preciso compreender seu propósito através da escrita 
possibilitada pela escrevivência. 

A escrevivência mostra uma realidade atualmente ainda 
vivida que sobrevive diante da desigualdade social e étnica, 
diante da ignorância e do preconceito. Destaca a mulher negra 
como forma de mostrar que ela também pode ser e fazer coisas 
que a sociedade e o poder a impede, enxergando-as apenas 
como mulheres de cor, mulheres essas que deseja ser apoiada e 
não apunhaladas também por negros e negras. Ser negra(o) é ser 
gente que sonha: ser ouvido, realizar vontades e desejos, ter 
igualdade, ter o direito de ir e vir sem ser julgada(o) até mesmo 
por olhares tortos, desejando ser respeitada(o), de poder cursar 
uma universidade como qualquer ser humano. Quantas negras e 
negros tiveram a oportunidade de fazer e de falar nos espaços 
acadêmicos. Alerta Pereira e Pereira ([2021], p. 13) que, 

A escrita e pesquisa acadêmicas, antes 
produzidas quase exclusivamente sob 
determinantes brancos, agora também 
podem ser justificadas com base na 
implicação do corpo, dos sentimentos, em 
especial, das mulheres negras no processo 
de escrever, ou melhor, escreviver.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

109 

As pessoas negras também merecem respeito como 
qualquer outro ser humano, independente de qual seja a cor de 
pele ou status financeiro pois andamos, falamos, ouvimos, 
olhamos ou não, mas uma coisa é certa todos respiram da 
mesma maneira que o sangue que corre nas veias. E porque tanta 
rejeição e silenciamento ou a tentativa de silenciar pessoas 
negras, possivelmente é o medo delas tornarem-se destaque. Ou 
o medo de tornarem-se pessoas importantes fazendo mais do 
que até hoje já fizeram. 

 Dar oportunidades às pessoas negras é apresentar 
histórias lindas e importantes, abrindo caminhos para que as 
histórias possam ser expostas sem existir apenas histórias de 
sofrimento. 

Todas as histórias possuem sua beleza, histórias negras 
importam! E a escrevivência quando incumbida de referência nos 
possibilita descortinar histórias. Podendo ser expressas através 
de sua própria escrita sem que sejam apontadas e criticadas por 
sermos autores de sua/nossa própria obra.  

Pois bem, o que especifica um autor é 
justamente a capacidade de remanejar, de 
reorientar esses campos epistemológicos ou 
esse plano discursivo, que são fórmulas 
suas. De fato, só existe autor quando sai do 
anonimato, porque se reorientam os campos 
epistemológicos, porque se cria um novo 
campo discursivo, que modifica, que 
transforma e radicalmente o precedente 
(Foucault, 2009, p. 297). 

Nota- se que se não houver inovações, novas buscas, 
novos meios iremos permanecer sempre copiando ideias de 
outros. Acreditamos que a escrevivência inserida no campo da 
Ciência da Informação fornecerá mais informações, vai tornando 
possível oportunidades a quem nunca imaginou desenvolver 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

110 

seus conhecimentos intelectuais, por não se sentir capaz ou pela 
falta de não saber como fazer.  

Falar de si, permite dar voz a si mesma, é ter esperança 
para se conhecer e disponibilizar sua história para que muitos 
possam entender que os problemas existem e acontecem com 
várias pessoas.  

É olhar além do que a escrita quer dizer, e poder perceber 
em seu escreviver não só a sua história, mas a história de um 
coletivo, a história de um outrem. Devido aos ocorridos que se 
derivam de autoras e autores para escrever um texto necessitam 
de fatos, conhecimentos, informações e de recursos para se 
construir uma obra. 

A escrevivência possibilita marcar uma história de vida, 
uma história coletiva fazendo valer cada momento e cada 
experiência vivida como aprendizagem, trazendo à tona 
memórias guardadas, silenciadas e ocultadas. Com a 
escrevivência pode se rever nossa história mudando um pouco o 
vivido com relação ao “não”, o não pode, não deve, não aceito 
entre tantos outros não(s).  

Porém essas mudanças vão servir não só para as pessoas 
negras mais a todas as pessoas que por algum motivo se sentem 
excluídas, esquecidas, apontadas e criticadas pela sociedade.  

E quando se trata de afrodescendentes, mulheres 
umbandistas, juremeiras e candomblecistas é que se deve 
pensar na luta por espaço e um dos melhores caminhos seria 
produzir pesquisando e escrevendo cientificamente.  

 
 
 
 
 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

111 

CIDADE DE JOÃO 

PESSOA NA GIRA DE MÃE 

BEATA:  Saluba Nanã !53  
 

[...] a ancestralidade pode-se conectar ao 
humano pelo fio da memória (Brito, 2020, p. 
35). 

O acontecimento é aquilo que simplesmente 
ocorre. Ele tem lugar. Passa e se passa. 
Advém, sobrevém (Ricoeur, 2007, p. 42). 

 

São flores, Nanã, são flores 
São flores, Nanã Boroquê 

São flores, Nanã, são flores 
Do velho Obaluaê 

 
Direcionamos o orixá Nanã a cidade de João Pessoa por ela 

ser considerada a mais idosa dos orixás, o orixá que tem uma 
responsabilidade de cuidado e zelo. Conhecida no sincretismo 
religioso por Nossa Senhora Sant’Ana; Pode ser oferecido 
mungunzá, batata doce etc. Suas cores são roxo, lilás e branco; 

 
53 Saluba Nanã - saudação ao Orixá Nanã – significa salve a Mãe das águas 
Pantaneiras! 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

112 

Suas paramentas são o ibiri,54 vassoura de palha entre outros. E 
por ela ser o orixá que direciona através de suas experiências que 
a proporcionamos representar a exuberante cidade de João 
Pessoa, concedendo a bênção da avó de todos os orixás. Oliveira 
e Oliveira (2009, p. 28) alegam que “todo lugar tem uma história” 
e que a Paraíba tem a sua história registrada oficialmente e a 
cidade de João Pessoa não é diferente pois tem sua memória e 
suas histórias.  

A cidade de João Pessoa foi fundada no dia 05 de agosto de 
1585 há exatamente 437 anos e com o nome de Nossa Senhora 
das Neves, se deu com a construção do Forte às margens do Rio 
Sanhauá, um afluente do Rio Paraíba. Teve seu nome mudado em 
1930 como forma de homenagear o governador assassinado no 
mesmo ano, passando então a ser chamada de João Pessoa, 
capital do Estado da Paraíba situado na região nordeste do Brasil. 
(Pereira, 2012). 

Apontar um pouco da história de João Pessoa é permitir 
com que a memória fortaleça essa história. Bosi (2003, p. 35) 
alega que “a memória é, sim um trabalho sobre o tempo, mas 
sobre o tempo vivido, conotado pela cultura e pelo indivíduo" 
percebendo que “o passado quando reconstruído não é refúgio, 
mas uma fonte que permite força para lutar e assim a memória 
vai deixando de ter um caráter de restauração passando a ser 
geradora do futuro”. (Bosi, 2003, p. 66). 

Pensando nesse futuro que a Ciência da Informação faz 
sua contribuição assegurando através da informação registrada 
o fortalecendo da história através da memória evitando então o 
não apagamento das realizações conquistadas no individual e no 
coletivo. Ressalta Anco Márcio: Que a história tá aí para provar as 
coisas. É importante o trabalho55 como didática para dá a César 

 
54 Ibiri - é um artefato enfeitado com búzios e usando como indumentária. 
55 O Sr. Anco Márcio viúvo de Pai Roberto de Iemanjá filho de santo de Mãe 
Beata. Márcio se refere ao trabalho da Dissertação abordando a importância de 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

113 

o que é de César. Aí temos poucos pioneiros, acredito com Mãe 
Marinalva uma das poucas, é a história viva. 

Há de destacar que "informação é entendida como o 
processo a partir do qual indivíduos valorizam determinados 
registros e, nesse processo, participam do processo de 
construção da memória, portanto da cultura e do real”. (Araújo, 
2017, p. 23). Assim, retornando no tempo percorremos a cidade 
de João Pessoa/PB na década de 1960, década que 
acompanhava os processos históricos nacionais ao mesmo 
tempo em que alimentava também significativos fatores de 
exclusão social e cultural.  

Em meio aos processos excludentes, eis que entra na gira 
da vida de Maria [Beatriz] Barbosa de Souza - “Mãe Beata” uma 
mulher que com sua garra e determinação firma o Candomblé 
Angola diante de sua feitura e junto com outros(as) 
sacerdotes(as) a Umbanda e a Jurema que já se faziam presentes 
na cidade. Oliveira e Oliveira (2009, introdução) destacam “[...] 
que o conhecimento é feito de tramas, de fios que tecem a 
história dos lugares, dos homens, das mulheres, das crianças, 
enfim, dos eventos históricos”.  

Descortinamos alguns fatos dos quais fortalecem a 
construção da história da umbanda, da jurema e do candomblé 
Angola na Paraíba por motivos de que fatos muitas das vezes 
nunca se tornam totalmente públicos (Candau, 2021). Esses 
descortinamentos são realizados a partir de diferentes 
momentos registrados em diversos documentos como: 
documentos, fotografias, recortes de jornais, revistas, livros, 
relatos dos quais nos irão possibilitar pensar no caminhar das 
religiões afro-indígena brasileira a chegar até a construção dessa 
narrativa. Pensar no presente através do passado é proporcionar 

 
trabalhos realizados sobre esse tema e através da oralidade de pessoas que 
vivenciaram certos momentos. Da importância de documentos pessoais, de 
documentos que possam comprovar os fatos. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

114 

através das leituras e das pesquisas conquistas no futuro. Nesse 
cenário é importante destacar que,  

Todo leitor é um caçador do invisível, que os 
registros da memória passam a se tornar 
produtos e campos para que esses 
caçadores possam encontrar nele os seus 
rastros, seus restos e seus vestígios para 
indagar, refutar, promover, produzir ou 
propor (Informação verbal)56. 

E para isso teremos a memória a nosso favor, informa Carli 
(2013, p. 184) que “é através da memória que se constrói a 
identidade de um povo, de um país. Para manter vivas a memória 
e a história de um país, é preciso preservar aquilo que foi 
registrado em diferentes suportes informacional [...]”, portanto 
sem os registros ficaremos perdidos(as) no esquecimento. 

A princípio damos início na década de 1960, época de 
grande conquista na Paraíba apesar da luta intensa de quem 
praticava e continua praticando as religiões de matrizes afro-
indígena brasileira. Luta constante mesmo com o que nos 
assegura a Constituição Federal de 1988, denominada de 
Constituição cidadã, nos dando livre exercício dos cultos 
religiosos como bem nos brinda o Título II - dos Direitos e 
garantias fundamentais - Capítulo I - dos direitos e deveres 
individuais e coletivos. 

Art. 5º todos são iguais perante a lei, sem 
distinção de qualquer natureza, garantindo-
se aos brasileiros e aos estrangeiros 
residentes no País a inviolabilidade do direito 
à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança 

 
56 Fala da professora Bernardina Freire de Oliveira no VII Simpósio Brasileiro de 
Ética da Informação - 10 anos de SBEI (2010-2020) no dia 02 de julho de 2022. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

115 

e à propriedade, nos termos seguintes: VI - é 
inviolável a liberdade de consciência e de 
crença, sendo assegurado o livre exercício 
dos cultos religiosos e garantida, na forma da 
lei, a proteção aos locais de culto e a suas 
liturgias; VII - é assegurada, nos termos da 
lei, a prestação de assistência religiosa nas 
entidades civis e militares de internação 
coletiva; VIII - ninguém será privado de 
direitos por motivo de crença religiosa ou de 
convicção filosófica ou política, salvo se as 
invocar para eximir-se de obrigação legal a 
todos imposta e recusar-se a cumprir 
prestação alternativa, fixada em lei (Brasil, 
1988). 

O texto da nossa Constituição política é claro 
e terminante. A todos os habitantes deste 
país, ela garante plena liberdade de 
consciência e de culto. O código penal da 
República qualifica os crimes de violência 
contra a liberdade de cultos e marcar-lhes a 
penalidade (Rodrigues, 2010, p. 343). 

E quando se trata do livre exercício, a liberdade de cultuar 
sua fé é visível que nem todas as pessoas possuem esse 
entendimento de deixar livre as escolhas de cada um e que o 
respeito deve prevalecer para que possamos viver em paz.  
Ocorreram diversos acontecimentos que marcaram as religiões 
afro-indígenas em João Pessoa/PB. Um destes acontecimentos 
consta na nota no Jornal Correio da Paraíba do dia 14 de fevereiro 
de 1962 que Terreiros de Umbanda estava fora da ação policial 
devido a um curioso projeto de lei apresentado à Assembleia 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

116 

Legislativa pelo deputado Joacil de Brito Pereira57 representante 
udenista que procura subordinar a federação dos terreiros de 
Umbanda e demais cultos anexos do estado da Paraíba sobre o 
exercício e funcionamento dos mesmos, em todo o território 
paraibano. O curioso projeto foi composto de cinco artigos. A 
Figura 10, apresentamos a nota que trata sobre esse ocorrido. 

 
Figura 10 - Reportagem - “Terreiro de Umbanda fora da ação policial” - 

Jornal Correio da Paraíba (14 de fevereiro de 1962) 

 
Fonte: acervo IHGP58. 

A íntegra da proporção do Sr. Joacil de Brito 
Pereira diz que:  
 
Art. 1. - Fica subordinado à Federação dos 
Terreiros de Umbanda e demais cultos 
anexos do Estado da Paraíba o exercício e o 

 
57 Foi um professor, advogado, escritor e político brasileiro filiado ao 
Democratas (DEM) pela Paraíba, foi deputado federal e estadual. Faleceu no 
ano de 2012 aos seus 89 anos de idade na cidade de João Pessoa/PB. 
58 Hemeroteca do Instituto Histórico e Geográfico da Paraíba (IHGP). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Professor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Advogado
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escritor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pol%C3%ADtico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Democratas_(Brasil)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Para%C3%ADba
https://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%A2mara_dos_Deputados_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Assembleia_Legislativa_da_Para%C3%ADba


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

117 

funcionamento dos mesmos cultos, em todo 
território paraibano. 

 
Art. 2. - Os cultos ora existentes deverão 
regularizar sua situação de acôrdo com a lei 
civil, no prazo improrrogável de até cento e 
oitenta (180) dias.  
 
Art. 3. - Somente nos casos da infração às 
leis penais poderá a Polícia intervir nos 
referidos cultos. 
 
Art. 4. - Os responsáveis pelo funcionamento 
dos “terreiros” ficam sujeitos à prova de 
idoneidade moral, e a exame psiquiátrico, 
em que seja constatada a sua perfeita saúde 
mental.   
 
Parágrafo único - a Polícia fiscalizará pelos 
seus órgãos competentes o fiel cumprimento 
dêste dispositivo.  
 
Art. 5. - Esta lei entrará em vigor na data de 
sua publicação, revogadas as disposições 
em contrário. 

Diante deste destaque percebe-se a forma com que os 
ditos autoridades se mantinham diante de certos ocorridos e que 
já se discutia sobre as religiões afro-indígenas brasileiras no meio 
político, mas só em 1966 com a atitude do governador João 
Agripino que se dispôs dar um fim a certas questões e uma delas 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

118 

foi quando assinou o Decreto em 1966 dando passagem a 
abertura da liberdade59 aos cultos afro. E,   

Na memória de pais e mães de santo, figura - 
se o governo de Pedro Gondim como a época 
forte de perseguição aos cultos afro-
pessoenses, quando a polícia invadia 
terreiros, apreendia objetos de culto, batia e 
prendia os adeptos. Após o Governo de 
Pedro Gondim, com a eleição de João 
Agripino em 1966, desencadeou - se a 
legalização do culto. João Agripino ainda hoje 
é reverenciado pelo povo de santo como 
“nosso governador”, ou “salvador”, aquele 
que liberou as religiões afro-brasileiras na 
Paraíba, oficializou a prática desses cultos 
retirando-os da clandestinidade (Soares, 
2009, p. 135-136). 

E não é por acaso que Santos (2016) em sua dissertação 
intitulada: Religiões afro-brasileiras no terreiro da política 
paraibana: uma análise histórico-antropológica acerca dessas 
religiões em pleitos eleitorais, descreve que durante os anos de 
1962 e 1966 foram décadas marcadas por outras questões além 
de política assuntos que até o momento de sua pesquisa ainda 
não haviam sido trazidos para o debate acadêmico e para a 
sociedade. Já que: 

As religiões afro-brasileiras são 
consideradas por alguns pesquisadores 
como religiões subalternas, o que implica 
dizer que foram submetidas a rígido controle 

 
59 O termo liberdade é como trata a nota de jornal e falas de pais e mães de santo 
que vivenciaram esse momento. Por exemplo Mãe Marinalva a mesma direciona 
João Agripino como libertador. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

119 

social e jurídico ao longo de suas trajetórias 
históricas. Foram severamente reprimidas e 
impedidas de se manifestarem como livre 
expressão da cultura brasileira. Contudo, por 
mais severo que tenha sido o controle 
exercido sobre elas, sempre encontraram 
formas de viver na clandestinidade. A 
subalternidade tende a ser compreendida 
como uma forma de dominação, ou seja, 
grupos subalternos acham-se 
completamente passivos e sofrem a 
influência dos valores da cultura dominante 
(Soares, 2009, p. 135). 

A dissertação de Santos (2016) destaca o interesse que se 
teve em volta das religiões de matriz afro-indígena brasileira, na 
maneira como elas se inseriram no meio social.  

Assegura Santos (2016, p. 14) que as religiões de matrizes 
afro tinham como “[...] guarda-chuva as Ciências das Religiões, e 
especial, as Ciências Sociais da Religião para estudar esse 
fenômeno”. Agregamos hoje junto a Ciência das religiões a 
Ciência da Informação para compor o guarda-chuva munido pela 
transdisciplinaridade, que dialoga com outras áreas 
disseminando informações que é o seu ponto chave e sendo 
ancorada ainda pela memória. 

De acordo com Ricoeur (2007, p. 26) “[...] nada temos de 
melhor que a memória para garantir que algo ocorreu [...]” deste 
modo damos continuidade a alguns acontecimentos, discussões 
e perseguições que estabelece o trajeto percorrido pela 
Umbanda, Jurema e o Candomblé Angola na Paraíba.  

O Jornal Correio de 1962 destaca uma reportagem 
apresentada na Figura 11 onde a polícia deflagra campanha 
contra a prática de macumbas e xangôs dando a entender desde 
já a perseguição, a intolerância e o preconceito. 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

120 

Figura 11 - Reportagem: “Polícia deflagra campanha contra a prática 
de macumba e xangôs” - Jornal Correio da Paraíba (29 de novembro de 

1962) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

Polícia deflagra campanha contra a prática 
de “macumbas” e “xangôs” - Ossos 
humanos, bonecos, seixos, tambores e uma 
infinidades de outros apetrechos pelos 
investigadores da Delegacia de Costume 
como resultado de uma campanha 
empreendida, há pouco mais de uma 
semana, pelo titular daquela especializada 
contra o funcionamento, nos subúrbios de 
João Pessoa, de “xangôs” e “terreiros”, 
modalidade de chamado de baixo 
espiritismo cuja prática pela polícia. Batidas 
foram levadas a efeito em todos os bairros, 
sendo fechado 24 "xangôs'' que funcionavam 
com licenças concedidas pelo Serviço de 
Censura de Diversões da Delegacia de 
Costumes, mas que ao tempo dessas 
concessões encontrava-se subordinado a 
Polinter. Tais licenças eram obtidas 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

121 

dolorosamente, pois seus requerentes 
diziam que elas eram para centros espíritas, 
cujo funcionamento é assegurado por lei, 
quando, na verdade, destinavam-se a 
“xangôs” e “terreiros", um misto de 
barbarismo e superstição.  

TOQUES INCOMODAVAM - Segundo o chefe 
do Serviço de Censura do DC, a decisão de 
mover uma "blitz" contra o funcionamento de 
tais “xangôs” foi tomada pelo Capitão Pedro 
Belmont, titular do Dc, de acordo comum 
com o chefe de polícia o Sr. Francisco Maria, 
em virtude das constantes reclamações que 
chegavam àquela delegacia por parte de 
pessoas residentes nos diversos bairros de 
João Pessoa, que alegavam não poderem 
dormir nos dias de ‘toques”, geralmente aos 
sábados, em consequências do barulho 

CONCESSÃO DE LICENÇA - “Nos 24 
terreiros” fechados, com a consequente 
cassação das licenças, não estão incluídos 
muitos outros que funcionam 
clandestinamente _ revelou o responsável 
pelo Serviço de Censura, acrescentando que 
“de agora em diante só fornecemos licenças 
para centros espíritas se o pedido for 
acompanhado do competente ofício da 
Federação Espírita Paraibana”. O pessoal da 
Delegacia de Costumes realizou batidas em 
Oitizeiro, Torre, Varjão, Cruz das Armas, 
Tambaú, Miramar, Roger e Mandacarú 
constatando que a maior concentração 
dêsses centros de macumbas situavam na 
Torre e em Cruz das Armas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

122 

REPRESSÃO CONTINUARÁ - O delegado 
Pedro Belmont declarou que a campanha de 
repressão à prática do baixo espiritismo “foi 
apenas iniciada e não parará enquanto não 
for fechada o último dêsses antros” (Jornal 
Correio da Paraíba, 1962). 

Permanecendo em 1962, época em que o Governador João 
Agripino havia sido eleito ao senado, mas em seu último pleito 
como deputado federal prestou algumas declarações que trata 
que todas as pessoas possuem os mesmos direitos como 
também os mesmos deveres. E no dia 25 de outubro de 1962 
declara que não iria distinguir nenhum paraibano e que teria 
presente os sofrimentos dos humildes, dentre esses sofrimentos 
inserimos a liberdade religiosa. Expomos a declaração registrada 
na Figura 12. 
 

Figura 12 - Reportagem - “Agripino: Não distinguirei nenhum 
paraibano” - Jornal Correio da Paraíba (25 de outubro de 1962) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

123 

Adentramos em 1963 quando no dia 13 de dezembro João 
Agripino declara que o Estado e seu governador terão nele um 
defensor permanente dos assuntos pertinentes ao 
desenvolvimento regional e as melhorias de condição de vida 
para o povo paraibano. Afirmação trazida na Figura 13. Essa 
afirmação nos remete a um ar de esperança tendo um defensor 
de assuntos tão presentes na sociedade em 2023.  

 
Figura 13 - Reportagem - “Agripino: Paraíba terá em mim um defensor 

permanente” - Jornal A União (13 de dezembro de 1963) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Então observa-se que João Agripino entendia que o povo 

esperava um olhar mais atento de quem possivelmente poderia 
trazer em suas pronúncias uma maneira de se sentirem 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

124 

esperançosos na espera de tempos melhores, principalmente 
aos praticantes das religiões afro-indígena. Por ter sido um 
tempo onde os praticantes e simpatizantes das religiões afro se 
sentiram e continuam a sentir em pleno século XXI coagidos, 
oprimidos por não poder se expressar, conhecer e/ou até mesmo 
cultuar sua fé.  

Revela Rousso (1996) que as palavras são mediadoras e 
que sentimos nas palavras essa mediação. Através das palavras 
de Mãe Marinalva foi possível sentir a força de todas as pessoas 
que buscaram por meio dos atos o poder da resistência já que 
“na tradição africana, a palavra é portadora de força-axé” 
(Evaristo, 2008, p. 8) e com a assinatura de João Agripino a 
liberdade religiosa foi conquistada.  

E é válido pensar nas forças que têm as palavras, que têm 
a memória e a narrativa podendo ser consideradas como armas 
dando segmentos à luta pela vida, mesmo depois da morte 
(Evaristo, 2017).  

No relato de Mãe Marinalva60 (2022) com 87 anos de idade 
e com plena lucidez, nos ocasionou perceber que a palavra foi 
um dos recursos de escuta dos futuros responsáveis de nosso 
Estado para que os praticantes pudessem conquistar a tão 
desejada liberdade religiosa.  

Mãe Marinalva nos narra que na década de 1960 saiu com 
seu sogro que era cabo eleitoral à procura de algumas 
autoridades da época e se dirigiu a casa de um dos candidatos ao 
governo que residia na Avenida Epitácio Pessoa. Diz que foi pedir 
para que o candidato ajudasse a liberar a religião que já não 

 
60 Foi realizada comparação entre a entrevista realizada para esta escrita com a 
escrita realizada por Gonçalves em seu artigo Memória e Umbanda em 2012 
com a do seu livro Umbanda minha história, minha vida que fortalece essa 
memória. Observa -se quer mesmo Mãe Marinalva estando com os seus 87 
anos a palavra e a escrita se conversam confirmando o fato ocorrido. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

125 

aguentava mais de tanto ser perseguida, o que ele de pronto 
respondeu: 

Que eu era muito jovem, muito criança e 
muito bonita e que eu fosse fazer minha vida 
que isso não existia não, que não ia ajudar. 
Então a palavra que eu disse a ele foi essa: 
Dr. até hoje eu fui sua eleitora, até hoje, não 
sou mais, vou agora mesmo para outro 
partido. Saí a pé para a Avenida Trincheiras, a 
casa de João Agripino era ali. Entrei, era meio 
dia ele estava tomando banho, bati, a mãe 
dele saiu, eu disse que gostaria de falar com 
o Dr. ela me pediu para sentar que ele estava 
tomando banho, sentou eu e meu sogro. 
Quando ele saiu antes de almoçar, sentou ao 
meu lado, me recebeu muito bem e 
perguntou - o que a senhora deseja? Daí 
contei minha história, contei as 
perseguições e pedi para ele me ajudar, que 
a partir daquele momento meu partido era o 
dele. Ele me disse assim, me lembro muito 
bem, não esqueço disso nunca, disse a mim 
e ao meu sogro. Ele já me chamou de Mãe 
Marinalva. Mãe Marinalva se eu ganhar eu 
libero, se eu não ganhar eu libero. E ele 
ganhou e liberou (Mãe Marinalva, 2022). 

Nesse trânsito de interesse entre se candidatar e concorrer 
ao governo João Agripino em 19 de abril de 1964 ainda enquanto 
senador declara que “o povo não é propriedade de ninguém” 
(Jornal A União, 1964). Dando a entender que as escolhas 
pessoais e de vida da sociedade não pertencem ao governo e aos 
que se intitulavam donos da conduta e das escolhas do outro 
quando se insere a vontade de cultuar a religiosidade conforme a 
sua vontade.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

126 

A Figura 14 mostra a nota de jornal que descreve sobre essa 
declaração. 
 

Figura 14 - Reportagem - Agripino: “o povo não é propriedade de 
ninguém” - Jornal a União (19 de abril de 1964) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
No que diz respeito “à relação do candidato João Agripino 

com a Umbanda na Paraíba, provavelmente, se inicia ainda no 
período eleitoral de 1965, em que se disputa o cargo de 
governador com o candidato Ruy Carneiro” (Santos, 2016, p. 88). 
E nesta disputa ao cargo de governador do Estado da Paraíba 
houve uma ligação com o interesse dos praticantes das religiões 
afro-indígena brasileira ao quais buscavam praticar suas crenças 
na forma legal para que não fossem barrados e impedidos pela 
ignorância e a intolerância dos ditos autoridades. A disputa se 
deu no momento em que a repressão, às investidas, o 
adentramento nos espaços dos terreiros eram muitas vezes 
violentas.  

Entretanto, desde o momento em que João Agripino 
declarou que liberaria a Umbanda, ele declara sua vontade de 
conceder legalmente a liberdade religiosa de um povo e quando 
se elegeu governador em 1965 ele mencionou, a frase exposta na 
Figura 15. 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

127 

Figura 15 - Reportagem - “Já: a vitória não foi minha, mas do povo” - 
Jornal a União (28 de novembro de 1965) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
A manchete parece declarar o vínculo do governador eleito 

com o povo, considerando que João Agripino tinha a seu favor 
todos aqueles que acreditavam em dias melhores, tempo de 
conquistas e liberdade, principalmente religiosa. 

Em 1965 quando João Agripino foi eleito e cumpriu com 
uma de suas promessas assinando a Lei 3.443/66 que concedeu 
liberdade transformando esse momento em um momento 
importante não só para os religiosos, mas também para o Estado 
da Paraíba. A Figura 16 revela esse momento. 

 
Figura 16 - Reportagem sobre a Legislação da Umbanda na Paraíba e o 

Diário oficial que apresenta a mudança - Jornal Umbanda no Lar 
(novembro de 1977) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

128 

É interessante enfatizar as palavras de Gonçalves (2012, p. 
966) sobre o que assegura a Lei 3.443, 

O livre exercício dos “cultos africanos” em 
todo o Estado da Paraíba, desde que fossem 
cumpridas algumas exigências. Uma delas 
foi o pleito de licença junto à Secretaria de 
Segurança Pública do Estado. As outras 
foram a regularização do terreiro como 
sociedade, a idoneidade moral e a sanidade 
mental do pai ou mãe de santo, esta última 
comprovada por laudo psiquiátrico.  

A partir da escrita de Gonçalves que trata da idoneidade 
moral e a sanidade mental do pai ou mãe de santo, sobre esse 
tom de desconfiança Mãe Marinalva (2022) relembra do fato 
ocorrido com o Governador João Agripino no momento da 
assinatura do Decreto que oficializou os cultos afro-brasileiros 
na Paraíba falou: “Dona Marinalva minha cabeça tá doendo e ele 
sentado coloquei a mão esquerda na cabeça dele” e, lhe 
concedeu um passe61.  

A Figura 17 nos apresenta este fato. Expõe em seu trecho 
Mãe Marinalva no momento da assinatura dando um passe na 
cabeça do governador da época João Agripino. 

 
  

 
61 Passe - um auxílio de cura, ritual em que se reza a cabeça de uma determinada 
pessoas, benzendo-a. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

129 

Figura 17 - Mãe Marinalva no dia da assinatura do governador João 
Agripino da Lei 3.443 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora (Recorte do Jornal O 

Norte62.  
 
Uma observação neste trecho é que o nome de Mãe 

Marinalva está escrito de forma errada. Seu nome de batismo é 
Marinalva Amélia da Silva, informação apresentada no seu 
registro geral (RG) exposto na Figura 18 que comprova a sua 
vivência aqui na terra.  

 
62 As fotos no Jornal foram tiradas na época pela fotógrafa Rita. E o nome da 
Ialorixá Mãe Marinalva está escrito como Marinalva Alves da Silva seu nome 
correto é Marinalva Amélia da Silva como bem descreve o seu documento 
oficial. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

130 

Figura 18 - Foto do RG de Mãe Marinalva 

 
Fonte: acervo pessoal de Mãe Marinalva. 

 
Esse foi um momento que ao nosso entender Mãe 

Marinalva se sentiu livre e fazendo o bem diante da fé e mesmo 
passando ainda pelo preconceito diante do Decreto firmado. Mas 
não deixa de ter se tornando em um momento que reflete diante 
da situação a união e o respeito.  

Esse é um ato importante para nós praticantes das 
religiões afro e, “foi realizado no terreiro no bairro de Cruz das 
Armas, o terreiro de "Cleonice'', foi onde se reuniu para liberar a 
umbanda” (Mãe Marinalva – aos seus 87 anos de idade - 2022).  

Sancionada, a lei 3.443/66 assegurou, a partir do dia 06 de 
novembro de 1966, o livre exercício dos cultos africanos de todo 
o Estado consubstanciado com o seguinte teor: 

O DECRETO 
O decreto governamental que assegurará, a 
partir de hoje, o livre exercício dos Cultos 
Africanos, em todo o Estado da Paraíba é do 
seguinte teor: 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

131 

LEI N. .... DE .... DE ........ DE 1966 
Dispõe sôbre o exercício dos Cultos 
Africanos no Estado da Paraíba. 
O GOVERNADOR DO ESTADO DA PARAÍBA, 
usando das atribuições que lhe confere o art. 
33, da Constituição do Estado, combinado 
com o art. 5.o, o Ato Institucional número 
dois, de 27 de outubro de 1965, e com o art. 
32, parágrafo terceiro, da Emenda 
Constitucional número um, de 22 de 
dezembro de 1965, sanciona e promulga a 
seguinte Lei: 
Art. 1. É assegurado o livre exercício dos 
Cultos Africanos em todo o território do 
Estado da Paraíba, observadas as 
disposições constantes desta lei.  
Art. 2. O funcionamento dos cultos de que 
trata a presente Lei será em cada caso 
autorizado pela Secretária de Segurança 
Pública, mediante a constatação do que se 
encontram satisfeitas as seguintes 
condições preliminares: 
I – Quanto à sociedade: 
a – prova de que está perfeitamente 
regularizada perante a Lei civil; 
II – Quanto aos responsáveis pelos cultos: 
a – prova de idoneidade moral; 
b – prova de perfeita sanidade mental, 
consubstanciada em laudo psiquiátrico. 
Art. 3.  Autorizado o funcionamento do culto, 
a autoridade policial nêle não poderá intervir, 
a não ser nos casos de infração à lei penal. 
Art. 4. Os cultos existentes à data desta lei 
poderão funcionar, a título precário, até que 
satisfaçam, no prazo improrrogável de 180 
(cento e oitenta) dias, a contar de sua 
vigência, os requisitos do artigo 2.o. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

132 

Art. 5. Os diversos cultos em funcionamento 
diligenciarão a fim de ser instituída a 
Federação dos Cultos Africanos do Estado 
da Paraíba, à qual estarão subordinados, 
cabendo-lhe, entre outras atribuições 
disciplinar o exercício desses cultos no 
Estado e exercer a representação legal das 
atividades de suas filiadas. 
Art. 6. Esta lei entrará em vigor na data de sua 
publicação, revogadas as disposições,  
Palácio do Govêrno do Estado da Paraíba, em 
João Pessoa, 06 de novembro de 1966; 78° da 
Proclamação da República (Jornal O Norte, 
08/11/1966). 

Mas as intrigas surgiram diante deste feito com calúnias da 
oposição e uma delas apresenta o fragmento da nota constante 
da Figura 19. Quando destaca a recente assinatura do decreto 
que concedeu a liberdade de cultos aos seguidores da Umbanda. 
Logo, João Agripino, conhecido como João da Torre, diz que 
calúnia da oposição é desespero. Proferiu João Agripino no 
discurso em defesa de seu governo ao referir-se à recente 
assinatura do decreto que concedeu liberdade de cultos aos 
seguidores de Umbanda. Indagou por que os que se opõem à 
liberdade não fizeram oposição na Assembleia onde a matéria 
transitou por 30 dias até converter-se em lei, e após atendido 
todos os prazos constantes do ato institucional. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

133 

Figura 19 - Reportagem - “João na Tôrre: calúnia de oposição é 
desespêro” - Jornal o Norte (13 de novembro de 1966) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Além disso ao assinar o decreto, disse João Agripino em 

seu discurso afirmando que o, 

[...] objetivo foi de apenas permitir que cada 
um exerça o culto de sua preferência como 
recomendado na Constituição Federal. E 
tendo a religião católica - prosseguiu 
Agripino - é que queria que todos os 
paraibanos exerçam aquelas que lhes sejam 
ditadas pela consciência (Jornal O Norte, 
13/11/1966). 

O governo de João Agripino reiterou ainda que a oposição 
queria os seguidores de Umbanda e que os levasse à prisão para 
seguir em cena dependendo a liberdade e a invisibilidade da 
pessoa humana como ao invés disto concede a liberdade de 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

134 

culto, porque entendia que a época das Guerras Religiosas já 
havia passado. A oposição o acusava de arrancar votos de povo 
enganado.  

Alega Mãe Marinalva (2022): que buscou ajuda com o 
governo anterior e que foi simplesmente ignorada, mas ao buscar 
ajuda ao futuro candidato ao governo, ele afirmou que lutaria se 
ganhasse.  

A palavra de João Agripino não foi à toa e nem em vão 
certamente quando assinou o Decreto firmando à Lei 3.443/66 
que liberta o grito preso na garganta dos praticantes das religiões 
afro-indígena brasileira que ecoou e ecoa através dos sons dos 
elús e dos atabaques. Declara Rodrigues (2010, p. 18) uma vez 
que “[...] os destinos de um povo não podem estar à mercê das 
simpatias ou dos ódios de uma geração”.  

Em suma, João Agripino foi considerado e em tempos 
atuais ainda é considerado (2023) por religiosos umbandistas 
que vivenciaram o momento da assinatura como o libertador da 
Umbanda.  

O Jornal A União de 1966 nos concede informações de 
como procedeu as homenagens ao atual governador da Paraíba 
devido a sua conduta e comprometimento pela atitude de 
defender e assegurar o livre exercício dos cultos afro-negros em 
todo território paraibano.  

Destacamos algumas destas homenagens através de 
alguns recortes de jornais. Menciona Galdino (2015) que os 
recortes de jornais independente da intenção primeira de 
preservar a informação, contribui para que seja possível contar a 
história. Não sendo apenas um recorte e sim um documento de 
grande valia independente de seu tempo. Explica Almeida (2021, 
p. 70): 

O jornal impresso foi, por muito tempo, o 
principal meio de comunicação no Brasil. 
Sua função social é informar seu público 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

135 

leitor. A ação informadora, segue uma série 
de medidas que orientam a perspectiva do 
jornal, de cunho cultural, ideológico, 
político, estético, de modo que, na intenção 
de orientar suas e seus leitoras/es, por meio 
da atualização das notícias, expressa uma 
visão e induz seu público a compartilhá-la. 

Uma das homenagens está bem representada na 
reportagem em destaque na Figura 21. A apresentação ocorreu 
através das manifestações de júbilo da família umbandista, 
ocorrendo homenagens em honra do Sr. João Agripino tendo 
início às 14h com a reunião, na tenda espírita “Caboclo Rompe 
Mato” o considerando o fundador da Umbanda na Paraíba.  

 
Figura 21 - Reportagem - “Homenagem” - Jornal A União (08 de 

novembro de 1966) 

  
Fonte: acervo IHGP. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

136 

Satisfeitos pela conquista política, social, histórica e 
religiosa, deu-se início a uma séria de homenagens os 
umbandistas seguiram em direção à praia da Penha, a fim de 
saudar Iemanjá. Dando continuidade deslocaram-se até o 
palanque armado na Rua Félix Antônio, n.1398, onde a Diretoria 
da Federação e as mães-de-santo receberam o governador, tido 
como “libertador” denominação dada a João Agripino na nota 
que os umbandistas enviaram à imprensa.  

Foi agraciado com o título de “Presidente de Honra dos 
Umbandistas da Paraíba” e quem fez-lhe a entrega foi o 
Presidente da Federação de Cultos Africanos da Paraíba, o Sr. 
Carlos Rodrigues Leal como bem comunica as Figura 22. 

 
Figura 22 - O governador João Agripino recebendo das mãos do 

presidente da Federação de Cultos Africanos da Paraíba Carlos Leal, o 
título de Presidente de Honra dos Umbandistas da Paraíba (frente e 

verso)  

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
A Figura 23 retrata o governador João Agripino com o título 

em mãos. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

137 

Figura 23 - O governador recebendo o título em homenagem ao seu 
feito 

 
Fonte: acervo pessoal de Mãe Marinalva. 

 
Conforme apresenta a reportagem apresentada na Figura 

24 os umbandistas realizaram a festa do amor e da fraternidade 
e no dia 08 de dezembro do devido ano 1966 na praia de Tambaú, 
cidade de João Pessoa, onde os filhos de Umbanda prestaram 
uma homenagem a Iemanjá, sua mãe63, à rainha do mar e dos 
mares. Vários terreiros de toda a cidade fizeram presente e 
realizaram o cruzamento da fraternidade sob as bandeiras de 
Ogum Rompe Mato, Ogum Beira Mar e Iemanjá em comemoração 
à alegria pela liberdade. Houve uma concentração na Federação 
dos Umbandistas, onde babalorixás e ialorixás entoaram 
cânticos de louvor e saudaram com grito vivo de fé “o dô mi ô 

 
63 Se refere ao orixá que domina o ori do governador ou seja o Sr. João Agripino 
era filho de Iemanjá, relata Mãe Marinalva (2022). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

138 

Iemanjá”, demonstrando a alegria pela liberdade adquirida 
através do filho da Grande Mãe, forma respeitosa como 
declararam João Agripino. Em seguida, como bem descreve a 
nota do Jornal as louvações abriram no espaço, as cortinas de 
todos os planos espirituais, que eram saudados com pedido de 
proteção para todos e força ao libertador da Santa Seara64, numa 
manifestação em que a bandeira da fraternidade unia os de cima 
e os de baixo, os do plano invisível, aos do plano visível, os 
maiores aos menores, os grandes aos pequenos, enfim todas as 
falanges trabalhadora do além e da terra reunindo toda a família 
de Deus nas suas diversas moradas e em todo o caminho do 
mundo. E todos ouviram a sintonia do amor universal e viram 
afluência, aos milhares, dos irmãos kardecistas e esotéricos, 
filiados a igreja de Roma, aos pastores de todas as crenças e 
seitas, caboclos da mata, povo de Xangô, povo de fogo, as virgens 
do Sol, os incas e os maias, e as falanges da cura, do 
esclarecimento, da elevação, da purificação e da justiça. E após 
o cruzamento de diversos filhos de santo na praia, de joelhos, 
com uma invocação cantada, todos foram para o ritual nas ondas 
do mar onde se banharam. A festa prosseguia, quando uma 
exclamação se ouviu de um dos filhos, confirmada depois por um 
grupo de participantes - Lá vem Ela! A emoção, então, foi geral, 
quando a rainha dos céus e dos mares veio sobre as ondas para 
a festa de carinho que lhe oferecem os filhos, os quais repetiam 
em coro:  

 
Lá vem Nossa Mãe Iemanjá 

Lá vem a Rainha do Mar 
Vem com seu manto  

Azul, oh mamãe 
Para seus filhos abençoar 

E Iemanjá abençoou 

 
64 Santa Seara - um lugar sagrado, uma terra santa. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

139 

Os filhos videntes, entre os verdes das águas  
E o azul do infinito 

 
Nas primeiras horas da manhã sobre a fraternidade 

universal, os filhos de Umbanda deixaram a praia de Tambaú, 
trazendo nos corações, os frutos espirituais transformados em 
flores, encerrando assim a festa de amor e fraternidade. É o que 
nos afirmar e descreve a Figura 24. 

 
Figura 24 - Reportagem - “Umbandistas fizeram festa do amor e da 

fraternidade” - Jornal a União (18 de dezembro de 1966) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

140 

Contudo, compreende-se que se efetivou a primeira festa 
aberta, sem medo das perseguições e dos apontamentos.  

Reuniram-se naquele momento para agradecer e pedir 
proteção não só aos praticantes da Umbanda, mas a todas as 
tradições religiosas que lutam em prol da união, da liberdade, do 
respeito e da paz. 
 

 A LUTA CONTINUA …  

 
Continuando ainda em 1966, época que marcou a 

Umbanda e a Jurema em João Pessoa, destacamos a 
preocupação dos pais e mães de terreiros ‘os xangozeiros’ como 
eram denominados na época. Conforme nos evidência a 
reportagem do jornal O Norte de 08 de junho de 1966 quando diz 
que a preocupação se deu diante do fato de haver na cidade de 
João Pessoa um senhor que se intitulava missionário da 
Umbanda conhecido como Jaime Rosas dos Santos o qual fazia 
visitas a terreiros e locais que praticavam a religião de 
espiritismo. Os umbandistas locais diante das palavras do 
senhor Jaime Rosas que dizia ter como finalidade reunir em um 
só local todos os centros para no intuito de criar a futura 
Federação da Umbanda paraibana se preocuparam, pois, o líder 
umbandista que se intitulava missionário. O missionário em 
entrevista ao Jornal O Norte, relatou com o Diário Oficial na mão, 
que a fundação de uma Federação de Umbanda em João Pessoa 
era coisa improvável, pois a lei não permitia a fundação como se 
vê no Decreto de 12 e 13 de dezembro de 1962, em que o então 
Governador Pedro Moreno Gondim65 não permita após veto ao 

 
65 Ex-governador da Paraíba por dois mandatos, o primeiro mandato de 1958 a 
1960; o segundo de 1961 a 1966 e vice-governador no período de 1956 a 1958. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

141 

decreto legislativo n. 825 de 23 de novembro do mesmo ano o 
regulamento do exercício da Federação de Terreiros de Umbanda 
e demais cultos anexos do Estado da Paraíba. No veto se lê que o 
decreto legislativo 825/62 “[...] não se credencia à sanção nos 
termos do art. 33° parágrafo 1° da Constituição do Estado” (Jornal 
O Norte, 08/06/1966). As preocupações foram mais intensas pois 
justamente o Decreto não permitia o exercício de 
regulamentação ao se referir a criação de uma federação.  

A Figura 25 nos traz o veto do governador Pedro Gondim. 
 

Figura 25 - Veto do Governador Pedro Gondim, publicados no Diário 
Oficial do Estado da Paraíba 

       
Fonte: anexo I da dissertação de Maria Isabel Pia dos Santos (2016). 

 
Foi um político brasileiro filiado ao Partido do Movimento Democrático 
Brasileiro (PMDB). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Pol%C3%ADtico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_Democr%C3%A1tico_Brasileiro_(1980)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_Democr%C3%A1tico_Brasileiro_(1980)


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

142 

 
Os pais e mães de santo para descobrir se realmente esse 

missionário era umbandista ou um vigarista pensaram em visitar 
o terreiro em que ele frequentava, mas a polícia deu outra 
sugestão diante do caso e que se ele realmente fosse um 
missionário umbandista ele deveria ter uma licença da polícia da 
Capital ou de outra parte do país para exercer suas atividades.  

Apresenta a Figura 26 o golpe dado pelo dito pai de santo. 
 

Figura 26 - Reportagem - “Babalaô leva corocochó dos terreiros de 
xangô” - Jornal O Norte (08 de junho de 1966) 

 
 Fonte: acervo IHGP. 

 
A partir do exposto, se vê o poder que as autoridades 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

143 

policiais exerciam sobre os praticantes umbandistas, pensamos 
que seria uma forma de repreender e mostrar a autoridade. A 
certo ponto sim pois ditavam horários, faziam visitas para 
apontar sempre algo que não estava conforme as ordens 
impostas. Mas os umbandistas locais sugeriram às autoridades 
que estavam instaladas na Avenida Antônio Gama, 565, no bairro 
dos Expedicionários, uma investigação a fim da veracidade da 
missão realizada por Jaime José da Silva. Que dizia ter a intenção 
de recolher dinheiro porque ia servir para custear as despesas na 
obra da criação da federação, mas esse dinheiro foi levado pelo 
falso missionário aplicando nos fiéis um corocoxó popularmente 
conhecido como golpe, engano. O falso missionário foi 
denunciado por charlatanice devido ao interesse se referindo a 
impossibilidade de criar, em João Pessoa, uma federação de 
Umbanda entre nós, já que isso não era permitido à época.  

Diante deste fato a redação do Jornal O Norte recebeu do 
Sr. Carlos Leal Rodrigues, babalorixá da Tenda Espírita Ogum 
Rompe Mato uma carta bem após o ocorrido. O Sr. Carlos Leal 
Rodrigues na carta de teor exposto na Figura 27, diz que:  
 
Figura 27 - Reportagem - "Umbanda poderá criar federação” - Jornal o 

Norte (18 de junho de 1966) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 

144 

O Sr. Carlos Leal Rodrigues se apresenta e explica na 
carta:  

A Umbanda tem seu sacerdócio. Mostra que 
todos os umbandistas do nosso Estado 
uniram se para formar uma federação em 
defesa de todos, pois segundo o Congresso 
realizado no Rio de Janeiro o único Estado 
que não foi representante desta sublime 
religião foi a Paraíba mesmo tendo o mártir 
da democracia a frente de João Pessoa. 
Pediu permissão para dizer que a Carta 
Constitucional de 1823, após a dissolução da 
Constituinte de 1923, preceitua em seu artigo 
quinto que ‘Todas as religiões serão 
permitidas com seu cunho doméstico?'. E 
que a carta esteve em 1889 na Revolução da 
Farroupilha, que pretendeu reformar a 
direção do país e que a liberdade é quase 
uma cópia do art. 5 da que se achava inscrita 
na Constituição do Primeiro Império. 

Fato ocorrido em 18 de junho de 1966 e a vista do 
público através da reportagem do Jornal O Norte. 

Mas pensando na questão de se criar uma federação 
devemos voltar e rever o destaque de 14 de fevereiro de 1962 
(Jornal Correio da Paraíba) sobre o projeto de lei apresentado à 
Assembleia Legislativa pelo deputado Joacil de Brito Pereira que 
nos faz entender que já se havia uma federação e “[...] embora 
não fosse regulamentada por lei, ou que havia uma tentativa de 
“instituir” uma federação” (Santos, 2016, p. 83). Podemos 
afirmar diante desta indagação que já existia uma federação, 
mas não registrada e quem sabe já não seria a Federação dos 
Cultos Africanos da Paraíba (Fecap) fundada pelo Sr. Carlos Leal 
Rodrigues com a força da união entre os praticantes da religião 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 

145 

da época. 
Com relação à criação da federação e através dos 

ocorridos podemos pensar que a intenção da federação era 
poder organizar, fiscalizar, ajudar, fortalecer, defender e registrar 
os terreiros em todo o território paraibano, como um espaço livre 
e legalizado para suas práticas religiosas.  

Na reportagem do Jornal A União de 11 de novembro de 
1968 destaca a fundação da segunda federação: a Federação 
Espírita Umbandista - (Feup). A Figura 28 descreve como se 
fundou a Feup. 

Figura 28 - Reportagem - "Fundada a Federação Espírita Umbandista” - 
Jornal União (14 de novembro de 1968) 

Fonte: acervo IHGP. 

Fundada em Assembleia Geral realizada na 
sede do Centro Espirita de Umbanda de Mãe 
Joana que era filiada à Confederação 
Nacional Umbandista e dos Cultos Africanos 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

146 

no Brasil com sede no Rio de Janeiro. Essa 
nova federação funcionou provisoriamente 
na rua Visconde de Pelotas,138, 2º andar, 
sala 201. Tendo como presidente: Manoel 
Quintanilha Júnior; vice-presidente: Manoel 
Teles; primeiro secretário: Walter; 
tesoureiro: Orlando Florentino Gomes; 
segundo tesoureiro: Rodrigues; segundo 
secretário: Antônio Berto; orador: Maviael de 
Oliveira.  

Alguns dos terreiros da Fecap se deslocaram para Fecap, 
só que ocorreu um impasse com a criação da mais nova 
federação no que se refere a existência de duas federações para 
administrar o culto umbandista na Paraíba. Mas há uma questão 
quando se trata deste assunto.  

A Figura 29 nos relata que a Umbanda só poderia ter uma 
única federação. 

 

Figura 29 - Reportagem - "Umbanda só poderá ter uma federação” - 
Jornal A União (26 de novembro de 1968) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

147 

Afirma a nota, constante da Figura 29 que o babalorixá 
Carlos Leal Rodrigues informa em que não poderia haver duas 
federações, devido a Fecap ter sido criada pelo Decreto Lei que 
oficializou no Estado a prática da Umbanda, tendo a Paraíba o 
único Estado da federação cuja religião umbandista foi registrada 
e tida como religião. O que fez o Sr. Carlos Leal, enviou ao 
governador João Agripino um relatório das atividades da Fecap no 
qual informou entre outros aspectos ter organizado e fichado 
todos os terreiros do estado com os respectivos associados, 
somando 15.900 filhos de fé. E que já havia criado várias escolas 
com curso primário, corte, costura e arte culinária além de ter 
ajudado vários terreiros doando material de construção. Ele 
descreveu todas as realizações já conquistadas pela federação 
até mesmo a realização das coreografias dos orixás de Umbanda; 
as mostras paraibanas de rituais de Umbanda no teatro Santa 
Roza como em outras localidades levada pelo atual presidente o 
babalorixá Carlos Leal com colaboração da Sociedade Cultural 
de João Pessoa do título de utilidade pública sancionado pelo 
prefeito Damásio Franca66; a festa de Iemanjá que já era 
implantada no calendário cultural da cidade. 

Em 1972 foi fundada ou foi registrada a Cruzada Federativa 
de Umbanda e Cultos Afro-Brasileiros da Paraíba em que Mãe 
Marinalva afirma ter sido a segunda federação a ser fundada por 
pais e mãe de santo devido ter ocorrido problemas com a Fecap. 
Relata Mãe Marinalva (2022) que teve participação nessa 
construção ialorixás e os babalorixás, como: 

Ribeiro (Babalorixá), eu, Osvaldo (Babalorixá) 
e outros. Entramos no meio e fizemos uma 
cotinha para comprar o terreno ali no Cristo, 
pagamos com o nosso dinheiro. Ribeiro fez a 

 
66 Ex-prefeito da Capital Damásio Barbosa da Franca do partido do Partido 
Democrático Social (PDS) entre 1966 a 1971. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

148 

pedra fundamental, acho que tiraram e 
jogaram fora. Ele pegou um papel grande 
onde todos assinaram: Mãe Celecina, Beata 
todos assinaram pra ter terreiro, foi nós que 
compramos. Ele enrolou, botou dentro de 
um canudo, mandou enterrar bem profundo 
e enterrou, botou uma pedra e encerrou. 
Depois foi a Cruzada, deixei a federação e 
essa casa que construíram depois por conta 
própria, depois de tampo depois. A primeira 
federação foi a de Carlos Leal e a segunda foi 
a cruzada (Mãe Marinalva, 2022). 

A sede da Fecap antes era situada na década de 1960 no 
bairro do Expedicionário e depois passou para a Avenida Josefa 
Taveira no bairro de Mangabeira. Em razão de mudanças das 
mais variadas, a Federação deixou de funcionar neste espaço.  

A antiga sede no bairro de Mangabeira já não existe mais 
como um espaço religioso onde se realizavam reuniões, 
encontros e tomadas de decisões tocantes à religião. O prédio 
encontra-se com outras finalidades e não mais com 
funcionalidades religiosas. Encontra-se com destinação 
totalmente diferente da qual foi idealizada, que ao nosso 
compreender seria poder atender as religiões afro-indígenas 
brasileiras. 

 Mãe Marinalva (2022) informa que o Sr. Walter Pereira 
tomou conta do prédio de Mangabeira, mas todos contribuíram. 
Lembra que o Sr. Walter Pereira havia tomado conta do prédio, 
mas que para adquirir o prédio teve a participação de todos. A 
indagamos quem seria esse todo? Ela diz que pais e mães de 
santo. 

O espaço em torno do prédio e até mesmo o prédio foi 
diminuído e transformado em espaço comercial, contendo várias 
lojas. Bem revela a Figura 30. 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

149 

Figura 30 - Foto do prédio da Federação dos Cultos Africanos da 
Paraíba (2022) 

   
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. Registro do dia 23 de outubro 

de 2022. 
 

A federação funcionou, mas se desconhece os destinos da 
documentação produzida e recebida no exercício de suas 
atribuições, documentos referentes a sua compra, sua 
funcionalidade e a comprovação de quem por muito tempo a 
dirigiu.   Sabe-se que a Federação dos Cultos Africanos na 
Paraíba também é um espaço de utilidade pública como a 
Cruzada, como bem mostra a Figura 31. 

Alegamos que documentos trazem histórias e a memória 
comunica a sua existência. No momento da conclusão desta 
pesquisa, confirmamos que a federação se encontra em pleno 
funcionamento. A Cruzada Federativa de Umbanda e Cultos Afro-
Brasileiros da Paraíba foi criada na década de 1970 e hoje (2023) 
é presidida pelo Sr. Wolff de Oliveira Ramos.  
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

150 

Figura 31 - Nota do Jornal Nosso Lar (novembro de 1977) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
A Cruzada Federativa de Umbanda e Cultos Afro-

Brasileiros da Paraíba chamada por seus membros de apenas de 
Cruzada tem seu prédio, situado na Rua Felinto Arruda 
Escolástico, n. 55, Cristo Redentor - Cep: 58070-380, espaço 
pertencente à federação, porém encontra-se sem 
funcionamento efetivo como espaço federativo. A casa onde está 
situada a Cruzada hoje encontra-se ocupada por moradores sem 
teto que se apropriaram da mesma.  

Contou Mãe Marinalva (2022) que foi enterrado no terreno 
denominado por ela como pedra fundamental67 enterrada dentro 
de um cano assinaturas dos fundadores da federação. 

A cruzada foi fundada no dia 09 de janeiro de 1972, tornada 
de utilidade pública municipal, isso diante da Lei n. 3.380 de 20 
de agosto de 1981 e pela Lei n. 4.293 de 23 de outubro de 1981 - 
CGC 00.369/0001-65 como bem nos fortalece a Licença Especial 
de n. 44 entregue no dia 13 de maio de 2010 ao Terreiro de 
Umbanda Ogum beira Mar liderado por Mãe Marinalva onde 
festejou seus 50 anos de fundação. 

 
67 Um cano onde todos os pais e mães de santo da época assinaram e 
colocaram dentro deste pote o qual foi enterrado no terreno da federação 
(cruzada). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

151 

Figura 34 que apresenta a autorização cedida pela Cruzada 
ao Terreiro Ogum Beira Mar em 13 de maio de 2010. 
 

Figura 34 - Registro da autorização de número 44 ao Terreiro de 
Umbanda Ogum Beira Mar (13 de maio de 2010) 

 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
A Figura 32, apresenta a placa em homenagem ao Terreiro 

Ogum Beira Mar pelos seus 50 anos de funcionamento. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

152 

Figura 32 - Placa em homenagem aos 50 anos de fundação, 
homenagem feita pelos filhos de santo ao Terreiro de Umbanda Ogum 

Beira Mar (13 de maio de 2010) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. Registro do dia 03 de 

dezembro de 2022. 
 

Porém levanta-se a questão sobre haver mais de uma 
federação trazendo a memória como veículo que nos remetem a 
lembrar das três federações criadas nas décadas de 60 e 70, que 
tinham a intenção de organizar e que se responsabilizavam pelos 
terreiros filiados. Onde a federação sai em defesa das religiões 
afro-indígena quando algo ocorria fora do contexto que se refere 
ao funcionamento, as realizações de iniciações. As federações 
quando convidadas iam àquele determinado terreiro para fazer a 
entrega de certificados e registrado aquele filho de santo nos 
registros da federação, no intuito de servir futuramente como 
afirmação daquele fato ocorrido. Diz Mãe Marinalva (2022) que 
pagava mensalmente e tinha o direto caso precisasse até mesmo 
de um advogado para caso fosse necessário. E que depois 
passou a pagar não mais mensalmente, mas anualmente até 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

153 

chegar o dia em que a federação lhe concedeu isenção pelo seu 
tempo de contribuição. 

A Federação Espirita dos Cultos Africanos da Paraíba 
(Fecap), presidida pelo senhor Carlos Leal em décadas 
passadas, realizava eventos para arrecadar verbas tanto para seu 
funcionamento como para caso necessitasse resolver 
problemas ocorridos a que se referisse a religião. E será que as 
seis federações existentes em 2023 e que estão em plena 
atividade em João Pessoa têm os mesmos objetivos das 
federações anteriores participando, visitando, fazendo entregas 
de certificados, autorizações, defendendo um determinado 
espaço religioso com as regras da lei. Enfim, muito se fazia nas 
federações. 

A Figura 33 mostra algumas das federações criadas e 
existentes em João Pessoa/PB.  

 
Figura 33 - Nomes das Federações Paraibanas 

 
Fonte: dados da Pesquisa (2022). 

 
Não podemos deixar de citar que as licenças, certificados, 

diplomas também foram ações produzidas pelo presidente da 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

154 

Fecap, especialmente, na gestão de Carlos Leal Rodrigues 
quando visitava os terreiros e dava autorização de 
funcionamento e de reconhecimento pelo filho(a) de santo 
preparado(a) por aquele(a) determinado(a) babalorixá ou ialorixá. 
Contou Gonçalves (2012, p. 966) que, 

Em 1977, aproximadamente dez anos após a 
fundação da Federação, o Governo do 
Estado sancionou a Lei 3.895, alterando a Lei 
3.445, cuja providência mais importante foi o 
acréscimo, mas condições necessárias para 
gozar o benefício do “livre exercício”, da 
exigência de licença de funcionamento 
expedida pela Federação, renovada 
anualmente. Com isso, as federações, 
consolidaram a sua legitimidade e 
importância junto aos terreiros. Mesmo hoje, 
quando a Constituição Federal, no seu artigo 
5, assegura o livre exercício religioso, toando 
as federações anacrônicas, a licença ainda é 
vista pela maioria das pais de santo e alguns 
presidentes de federações como necessária 
para abertura e funcionamentos dos 
terreiros. 

Vamos dar destaque a exemplo exposta na Figura 34 que 
apresenta a autorização cedida pela Cruzada ao Terreiro Ogum 
Beira Mar, a qual teve dois propósitos:  

O primeiro propósito foi dar autorização para que o terreiro 
pudesse continuar o seu funcionamento por tempo 
indeterminado, isso em homenagem e reconhecimento aos 50 
anos de fundação e por Mãe Marinalva ser uma das pioneiras 
presentes aqui entre nós. 

O segundo propósito de acordo com Mãe Marinalva foi 
suspender o pagamento realizado anualmente à Cruzada, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

155 

pagamento este que tinha a finalidade fornecer uma ajuda de 
custo para que fosse mantida a federação e para situações 
necessárias68. 

Não podemos deixar de enfatizar que o Terreiro de 
Umbanda Ogum Beira Mar era filiado à FECAP, presidida pelo 
senhor Carlos Leal, mas com a criação da Cruzada faz sua 
migração e permanecendo até então, todavia, não foi possível 
descortinar as motivações da migração do Terreiro em tela.  

 A Cruzada ainda se faz presente no Terreiro de Ogum Beira 
Mar pois sempre está presente quando solicitada e continua a 
fazer entregas de diplomas e outros certificados quando 
solicitada por Mãe Marinalva a ser entregue aos filhos(as) de 
santo. Esses documentos vão servir de comprovação dos que 
são registrados pela federação com reconhecimento de suas 
obrigações/feituras. As comprovações também podem servir 
para que um(a) filho(a) de santo possa abrir o seu próprio terreiro, 
isso vai depender da autorização de seus zeladores69. 

 Nos dispões nas Figura 35 alguns diplomas entregues aos 
filhos de santo para servir de reconhecimento a sua feitura. Eles 
comprovam quem são os responsáveis por essa realização, o 
local onde foi realizada as obrigações/feituras e apresentam as 
hierarquias de cada feito.  
 
  

 
68 Exemplo: se o terreiro ou algum filiado(a) a federação necessitasse de uma 
ajuda financeira, ajuda como pagamento a um(a) advogado(a) por questões de 
intolerância religiosa ou algo do tipo a federação estava presente para ajudar. 
69 Zeladores - outra denominação dada aos pais e mães de santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

156 

Figura 35 - Diplomas entregues aos filhos(as) de santo ao término da 
festa pela Federação (Cruzada) 

    
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
A Cruzada permanece no mesmo endereço e é presidida 

hoje (2023) pelo Sr. Wolff de Oliveira Ramos como já 
destacamos.  

Devido ao tempo da pesquisa não foi possível adentrar no 
espaço físico e obter documentos para serem observados e 
quem sabe até mesmo ser inserido nesta pesquisa documentos 
que podem ser considerados ricos de informações.  

Entretanto, percebe-se que o espaço federativo onde se 
localiza a Cruzada não possui tanta procura. Possivelmente esse 
espaço poderia ser transformado em cima das idealizações de 
seus criadores, uma dessas intenções era organizar festividades, 
promover eventos entre tantos outros citados ao longo desta 
escrita. Enfim, todos os esforços de tanta gente que fez parte 
dessa caminhada possivelmente não são percebidos(as), 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

157 

provavelmente desvalorizados e esquecidos tanto em vida como 
em morte. E tantos feitos importantes foram deixados para trás, 
muitos registros encontram-se perdidos, esquecidos e quem 
sabe sendo considerados por quem não tem ideia de seu valor e 
considera-os como ‘velharias’ e isso poderá inviabilizar o 
fortalecimento identitário de um povo. 

Nos resta o desejo de transformar esses fatos e 
acontecimentos em registros, sair em busca de mudanças nem 
que seja através da escrita para que não permaneçam na 
alheação de muitos. Sendo utilizado a informação de quem sente 
orgulho das trajetórias e assim poder revirar o baú da memória 
trazendo nas lembranças daqueles e daquelas histórias para 
manter vivo momentos marcantes, importantes e necessários 
importantes e necessários das nossas religiões. 
 

O ETERNO CARLOS LEAL RODRIGUES  

 
O Sr. Carlos Leal Rodrigues realizou feitos importantes 

junto a outros babalorixás, ialorixás e pessoas que acreditavam 
na liberdade religiosa. Acontecimentos nas décadas de 1960, 
1970 e 1980 deram visibilidades e destaques à religião afro-
indígena brasileira. E trazer novas histórias é poder ir além dos 
contos, das aventuras, sendo transformadas em gritos pela 
verdade, justiça e liberdade (Filme Meu nome é liberdade, 2015).  

Com as visibilidades dos acontecimentos foram realizadas 
divulgações das religiões afro, mas o turismo cultural religioso 
não recebeu incremento recente, se deu após lutas, embates, 
participações em eventos, disponibilidades e entrega de si como 
assim fez o senhor Carlos Leal Rodrigues (Leal, 2001). A Figura 36 
apresenta o Sr. Carlos Leal Rodrigues. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

158 

Figura 36 - Carlos Leal Rodrigues (Mestre Carlos) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Com a junção da cultura e religião tem sido bem explícito 

desde quando as comemorações religiosas se fizeram presente 
na nossa Paraíba, conquistando o meio turístico dando destaque 
às festas aos orixás. Festas essas religiosas organizadas e 
realizadas pela Fecap e sob a coordenação de seu presidente 
Carlos Leal Rodrigues que além de ter tido atitude de apresentar 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

159 

a religião a sociedade paraibana e aos simpatizantes. Lutou 
também para dar destaque ao culto da Jurema nascida no 
município de Alhandra em João Pessoa entre muitas outras 
iniciativas. 

Um dos feitos do Sr. Carlos Leal é exposto na Figura 37 com 
a reportagem do Jornal A União de 02 de outubro de 1979, quando 
o mesmo solicita através de um memorial ao Presidente da 
República João Baptista de Figueiredo70 o reconhecimento a nível 
nacional e em termos oficial por parte do governo federal do 
funcionamento da religião umbandista no país bem como do 
Conselho Nacional Deliberativo (Condu). 
 

Figura 37 - Reportagem - Carlos Leal pediu a Figueiredo que tornasse 
oficial a Umbanda - Jornal A União (02 de outubro de 1979) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 

 
70 Foi um militar, político e geógrafo brasileiro. Foi o 30º Presidente do Brasil, de 
1979 a 1985, e o último presidente do período da ditadura militar. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Lista_de_presidentes_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Presidente_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ditadura_militar_no_Brasil_(1964%E2%80%931985)


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

160 

Quando trata do turismo religioso, Carlos Leal de acordo 
com as observações durante a pesquisa nos fez perceber que ele 
se preocupava apresentar a religião afro-indígena brasileira de 
uma maneira que as pessoas compreendessem que as tradições 
têm seus fundamentos, têm suas práticas como qualquer outra 
denominação religiosa. Carlos Leal se preocupava em como 
apresentar a sociedade a religião que o mesmo praticava e que 
em tempos difíceis era bem procurada pela sociedade em 
conhecer e por políticos alguns até praticantes como bem relata 
mãe Marinalva, Mãe Ceiça, Mãe Silvinha e Anco Márcio durante 
as entrevistas.  

Eram realizados em João Pessoa espetáculos organizados 
pela Fecap no teatro Santa Roza era uma condição que se 
apresentava para aproximar-se da sociedade e difundir a 
umbanda a todos que tivessem vontade de conhecer e sendo um 
espetáculo inédito.  

Foi criada a coreografia dos orixás no dia 04 de fevereiro de 
1968 onde a encenação coordenada pelo departamento de 
folclore da Sociedade Cultural de João Pessoa que reverteu a 
renda em benefício das obras da sede própria da entidade 
umbandista e em prol ajudar outros terreiros quando 
necessitavam. As apresentações não foi só uma apresentação 
de caráter religiosa foi também o resultado de pesquisas feitas 
com o objetivo de proporcionar ao espetáculo um melhor 
conhecimento das manifestações religiosas seguidoras de 
Iemanjá que são tidas como reflexo do folclore nacional.  

A Figura 38 descreve um pouco sobre as apresentações 
que mantinham um roteiro lógico para a compreensão de quem 
estava presente e de quem buscava conhecer o que era novo 
além do evento se tornar inédito. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

161 

Figura 38 - Reportagem - "Umbandistas apresentarão coreografias dos 
orixás” - Jornal Correio da Paraíba (19 de janeiro 1968) 

  
Fonte: acervo IHGP. 

 
Em 06 de outubro de 1968 aconteceu a I Mostra Paraibana 

de Rituais de Umbanda no Teatro Santa Rosa surgindo nessa 
noite durante o toque de Jurema inúmeros casos de transe de 
populares na plateia durante a apresentação do terreiro de Mãe 
Marinalva. Outros terreiros em cujas apresentações surgiram 
manifestações foram: do babalorixá Carlos Leal e das ialorixás 
Zete Farias e Beatriz Barbosa (Mãe Beata) e dessas 
manifestações foi dada a originalidade à amostra ou melhor 
definindo os encontros de terreiros. As manifestações são 
destacadas na Figura 39.  

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

162 

Figura 39 - Reportagem - "Manifestações na plateia deram 
Originalidade Mostra de Umbanda” - Jornal A União (06 de outubro de 

1968) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
E nesses encontros os terreiros convidados realizavam 

suas apresentações e entre eles eram realizadas trocas de 
presentes como forma de agradecimento e eram entregues 
certificados de participações como mostra a Figura 40.  

A Figura prima a imagem onde Mãe Marinalva presenteia 
Mãe Beata (da esquerda para a direita Mãe Beata recebendo um 
presente de Mãe Marinalva). 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

163 

Figura 40 - Momento em que mães de santo trocam presentes nos 
encontros de terreiros realizados no teatro Santa Rosa 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
A Figura 41, mostra Mãe Marinalva presenteando Zete 

Farias. 
 

Figura 41 - da esquerda para a direita Zete Farias recebendo presente 
de Mãe Marinalva      

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

164 

Nesta ocasião os terreiros que realizavam apresentações 
recebiam da federação, assinalado nos registros de Diploma que 
certifica as participações como mostra na Figura 42. 
 

Figura 42 - Diplomas entregues aos babalorixás e as ialorixás como 
forma de reconhecimento da Sociedade Cultural de João Pessoa pela 

participação no evento 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
No dia 17 de fevereiro de 1970 os babalorixás e ialorixás 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

165 

reuniram-se para debater sobre o festival o II Festival de 
Umbanda do Estado da Paraíba, sendo promovida pela 
Sociedade Cultural de João Pessoa junto com a Federação dos 
Cultos Africanos da Paraíba apresentada na Figura 43.  
 

Figura 43 - Reportagem - “Babalorixás reúne-se para debater festival 
de Umbanda” - Jornal A União (17 de fevereiro de 1970) 

 
Fonte: IHGP. 

 
O evento teve destaque e pesquisadores nordestinos, 

autoridades e apreciadores da Umbanda compareceram ao 
evento. Convites foram enviados a diversas entidades culturais 
do Nordeste, entre as quais as Comissões de Folclore de Natal e 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

166 

Recife, ao Centro de Pesquisas Sociais Joaquim Nabuco, as 
autoridades e pessoas ligadas ao folclore como entidades 
representativas da cultura paraibana e a órgãos públicos e 
particulares ligados ao turismo. E era cobrado o preço único de 
Cr $1,00 sendo vendido antecipadamente pois esgotavam as 
vendas. 

 A Figura 44 trata de divulgar o acontecimento sobre o 
evento que teve destaque e que pessoas ilustres estiveram 
presentes. 
 
Figura 44 - Reportagem - Pesquisadores nordestinos virão à Mostra de 

Umbanda - Jornal A União dia (17 de fevereiro de 1970) 

 
Fonte: IHGP. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

167 

A II Mostra de Umbanda teve início no dia 09 de agosto de 
1970 tendo o terreiro de Umbanda Mãe Iemanjá da ialorixá Mãe 
Beata do bairro do Cristo Redentor, Bairro da Cidade de João 
Pessoa, a realizar a abertura oficial do conclave, homenageando 
os principais orixás dos cultos afro-brasileiros, entre os quais 
Iemanjá, Xangô, Iansã, Oxum e Orixalá. Evento que teve um dos 
públicos dos mais numerosos que compareceram ao teatro, 
assim relata a Figura 45 do que mostra a reportagem do Jornal A 
União de 1970. Evento ocorrido no teatro Santa Roza de tem 
caráter beneficente, cultural e turístico, houve a colaboração 
para esta realização da secretaria para fazer a divulgação e 
turismo.  
 
Figura 45 - Reportagem - II Mostra Paraibana de Rituais de Umbanda - 

Jornal A União (07 de agosto de 1970) 

 
Fonte: IHGP. 

 
Em cada dia de apresentações havia terreiros nos quais 

filiados à federação se apresentavam mesmo aqueles de outros 
municípios. E dando continuidade no dia 23 de agosto 
umbandistas e público confraternizaram-se na II Mostra 
Paraibana de Rituais de Umbanda, com as virtudes e os defeitos 
típicos de promoções congêneres, revestindo-se de um aspecto 
dos mais importantes tanto pelo pouco conhecimento por estas 
bandas do país como pela coragem que demonstram os 
promotores e participantes em realizá-lo de público. E sabendo 
que a Umbanda era considerada como coisa de macumbeiros e 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

168 

xangozeiros e as discussões sobre as práticas religiosas eram 
intensas que as apresentações dão um novo norte a certos 
entendimentos diante a sociedade, mas dando a entender que a 
Umbanda é uma religião composta de um conjunto sociológico, 
folclórico e religioso e que foi exposto através da representação 
umbandista. Sendo apresentada além do teatro Santa Roza que 
parou para reforma deixando os festivais sendo realizados no 
Teatro da Juventude (Juteca) no bairro de Cruz das Armas até o 
término da reforma do teatro Santa Roza.  

A Figura 46, mostra a divulgação do evento no Jornal A 
União de 1970. 

 
Figura 46 - Reportagem - "Mostra de Umbanda vai ter início hoje” – 

Jornal A União (09 de agosto de 1970) 

 
Fonte: IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

169 

Dando sequência às apresentações a cada ano o público 
era mais presente. O terreiro Mãe Iemanjá de Mãe Beata iniciava 
os festivais da umbanda ela abria as apresentações, ele Carlos 
Leal tinha Mãe Beata como se fosse uma ialorixá mais antiga (Mãe 
Ceiça, 2022). 

A Figura 47 mostra o terreiro de Mãe Beata na apresentação 
no Teatro Santa Rosa em 1970.  
 

Figura 47 - Terreiro Mãe Iemanjá de Mãe Beata na abertura das 
apresentações dos terreiros no teatro Santa Rosa 

   
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
As notas dos jornais comentam sobre este assistido como 

bem está exposto na Figura 48 que discorre sobre das aberturas 
realizadas pelo Terreiro Mãe Iemanjá de Mãe Beata (1971) e o 
encerramento feito pelo Terreiro de Zete Farias (1971). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

170 

Figura 48 - Reportagem - ''Festival de Umbanda é aberto por Mãe 
Iemanjá!” - Jornal A União (15 de agosto de 1971) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Em 1971 para assistir as apresentações eram cobrados o 

ingresso ao preço de três cruzeiros, havendo abatimento para 
estudante, já houve um aumento bem significativo passando de 
um cruzeiro para três cruzeiros. Tendo a renda do festival de 
Umbanda tinha o mesmo objetivo e ser revertida para as obras da 
construção da sede da federação. O presidente da federação 
afirmou que a mostra tem fins culturais, “mostrando e fazendo o 
povo paraibano sentir a cultura da Umbanda, que é uma religião 
como outra qualquer e digna de respeito, nunca o que muito 
pensa” (Jornal A União, 1971). Não podemos deixar de registrar 
as reportagens sobre o primeiro, o segundo e o terceiro batizado 
na umbanda.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

171 

O primeiro batizado Umbandista do Estado da Paraíba foi 
realizado no Terreiro “Ogum Beira Mar” no bairro do Miramar, 
pela ialorixá Marinalva Amélia (Mãe Marinalva) que oficializou a 
cerimônia de batismo dos gêmeos Cosme Aguinaldo de Souza 
Silva (Pai Cosme) e Damião Aguinaldo de Souza Silva (Pai 
Damião) seus filhos biológicos). Foi assistida a cerimônia pelo 
presidente da Federação Umbandista e ‘filho de santo’ o 
presidente do terreiro, o Sr. Carlos Leal Rodrigues (Mãe 
Marinalva, 2022). A Figura 49 divulga esse acontecimento. 
 

Figura 49 - Reportagem - Realização do primeiro batizado 
umbandístico na Paraíba - Jornal A União (03 de outubro de 1970) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

172 

Foram oficializados e celebrados pelo Sr. Carlos Leal 
Rodrigues o segundo batizado realizado no Brasil como consta a 
nota do Jornal União de 29 de setembro de 1971 batizado de seu 
filho biológico Carlos Alberto Leal Farias e o terceiro foi no dia 27 
de setembro de 1973 do menino Wellington José Farias Rodrigues 
também filho biológico sendo celebrado do dia em que os 
umbandistas celebram Cosme e Damião os protetores das 
crianças.  

A Figura 50 destaca o segundo e o terceiro batizado na 
Umbanda em João Pessoa, celebrado pelo Sr. Carlos Leal 
Rodrigues na festa de São Cosme e São Damião. 
 

Figura 50 - Reportagem - "Paraíba lembra Cosme e Damião com 
batizado"- Jornal A União dia 28 de setembro de 1971 e “Santo das 

crianças são festejados com batismo” - Jornal A União  
(27 de setembro de 1973) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

173 

Muitas conquistas e tantas outras têm significativa 
importância para serem descritas e trazidas as margens para o 
conhecimento de quem não tem ideia das maravilhas 
conquistadas. Mas devemos reconhecer a força que teve o Sr. 
Carlos Leal Rodrigues sendo merecedor de muitos títulos. 

Mas para reconhecermos essa força que teve o Sr. Carlos 
Leal chamado por Mestre Carlos destacamos outras conquistas 
e fatos além do dos já mencionados que serviram para o 
destaque de merecimento e reconhecimento da Umbanda, da 
Jurema e do Candomblé Angola na cidade de João Pessoa e em 
outros Estados e municípios.  

Sendo assim, expomos na Figura 51 alguns fatos, 
acontecimentos, descobertas entre 1960 a 2023 em João Pessoa 
e inserimos também outros acontecimentos que poderão servir 
de motivação a quem deseja conhecer sobre situações ocorridas 
sem que tenha sido exposto em notas de jornais.71.  

 
  

 
71 Essa coleta se deu a partir dos dados coletados nas notas dos jornais: A 
União, O Norte, Jornal da Paraíba entre outros. A escrita encontra-se conforme 
descrito em cada recorte. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

174 

Figura 51 - Fatos, acontecimentos, conquistas e descobertas (1960 - 
2023) 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

175 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

176 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

177 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

178 

Fonte: dados da pesquisa (2022). 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

179 

Diante de tantos feitos, tantas lutas, conquista em defesa 
da liberdade religiosa das religiões afro-indígena brasileira, 
muitas dessas lutas tendo o Sr. Carlos Leal Rodrigues a frente. 
Logo então, podemos dizer que Carlos Leal Rodrigues teve a 
Umbanda e a Jurema como sua vida e teve reconhecimento 
durante seu tempo à frente da federação. 

O Arquicancelário foi reconhecido por muitos devido aos 
seus esforços, lutas e anos de dedicação à religião afro-indígena 
brasileira. E observando todo seu esforço dá a entender que o 
mesmo desejava que não só a Paraíba mais o mundo conhecesse 
a nossa Umbanda, a nossa Jurema como tradições religiosas que 
têm seus usos e costumes como qualquer outra tradição. Teve 
seu reconhecimento não só local, mas nacional como apresenta 
o recorte de jornal A União comunicando que: O título de 
Arquicancelário da Umbanda na Paraíba recebido no dia 01 de 
setembro de 1971 e na religião umbandista, o posto de 
Arquicancelário é correspondente às funções do bispo no 
catolicismo e quem fez a entrega foi o Presidente da 
Confederação Nacional dos Cultos Africanos, o babalorixá - Mor 
Diógenes dos Santos, como destaca o recorte constante da 
Figura 52. 
 

Figura 52 - Reportagem - "Babalorixá receberá título"- Jornal A União 
(25 de agosto de 1971) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

180 

Carlos Leal recebe no mesmo ano o título de benemérito da 
Umbanda de Pernambuco - no ginásio da sede Senac de Recife. 
Destacou o Sr. Diógenes dos Santos que no Brasil, a Paraíba e 
Pernambuco, são os dois Estados onde a Umbanda vem sendo 
compreendida por parte significativa dos habitantes, fazendo 
com que a religião seja adquirida com uma maior evolução. E no 
decorrer de sua vivência conosco Carlos Leal lutou para que essa 
evolução se expandisse e que outras compreensões 
ocorressem. A Figura 53 mostra o recorte do Jornal A União onde 
fala do título dado a Carlos Leal. 

Figura 53 - Reportagem - "Babalaô paraibano recebe o título de 
benemérito da Umbanda de Pernambuco"- Jornal A União (07 de 

setembro de 1971) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Posteriormente, o babalorixá recebeu do seu colega 

Potiguar um ofício do Rio Grande do Norte, parabenizando-o pelo 
êxito da festa de Iemanjá. O presidente da federação rio-
grandense solicitou o babalorixá Carlos Leal Rodrigues que 
participasse como convidado de honra dos festejos umbandistas 
de terreiros de Umbanda do Rio Grande do Norte e que na sua 
viagem levasse a bandeira da Paraíba e diversos guias turísticos 
para distribuição com os “filhos de fé”. É a união entre os 
umbandistas bem presente neste momento e o reconhecimento 
por toda dedicação a Umbanda e a Jurema Sagrada. A Figura 54 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

181 

mostra a reportagem que o Potiguar parabeniza a Umbanda 
através do reconhecimento do umbandista Carlos Leal. 
 

Figura 54 - Reportagem - "Potiguar parabeniza Umbanda"- Jornal A 
União (18 de dezembro de 1971) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 

Em 1978, Carlos Leal recebe o título de sócio honorário da 
Federação de Umbanda e Candomblé de Brasília, aprovado por 
unanimidade de votos por todos os membros da entidade 
brasiliense, apresentada pelo babalorixá José Paiva de Oliveira 
que também é escritor e autoridade de grande destaque no meio 
dos seguidores da religião como retrata a Figura 55. 
 

Figura 55 - Reportagem - "Umbanda dá título à Carlos Leal"- Jornal A 
União (04 de janeiro de 1978) 

 
Fonte: IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

182 

O Arquicancelário Carlos Leal aproveitou para mandar 
contato de várias autoridades em prol do levantamento da 
doutrina umbandista em nosso Estado quanto às obrigações 
sociais, junto ao Conselho Nacional da Previdência Social a fim 
de melhorar o amparo para todos dos babalorixás e ialorixás da 
Paraíba. Logo se vê a preocupação do Arquicancelário quando 
busca os direitos perante a lei da previdência social para que os 
sacerdotes pudessem ter seus benefícios visto que muitos 
sacerdotes sobrevivem da religião através de trabalhos 
espirituais, jogos de búzios, cartas, pois, a Umbanda é caridade.  

Ao nosso pensar não achamos correto que haja cobranças, 
mas também sabemos que nada se faz de graça, desta forma 
muitos clientes cada um dá aquilo que pode, uns agradam com 
quantias em dinheiro, joias, materiais de construção isso vai 
depender das condições de cada um, como também são 
realizados trabalhos sem que haja pagamento algum.  

Ainda em 1978 Carlos Leal vai ao Rio de Janeiro para 
receber o título de Embaixador da Nação Jurema no Brasil e a 
comunicação de membro efetivo do Supremo Conselho 
Sacerdotal dos Cultos de Umbanda e Nações Africanos, o título 
de embaixador e a carta patente foram conferidos pela sociedade 
Iorubana Teológica de Cultura Afro-Brasileira. A Figura 56 detalha 
a ida e o retorno de Carlos Leal ao Rio de Janeiro para receber o 
título de embaixador.  

Figura 56 - Reportagem - "Babalorixá retorna a João Pessoa"-  
Jornal A União (09 de junho de 1978) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

183 

Em 20 de setembro de 1981, em um grave acidente 
automobilístico, na BR 230 às 20h morre, aos 53 anos o 
presidente que dirigiu por 17 anos desde 1964 a Federação dos 
Cultos Africanos do Estado da Paraíba o “Arquicancelário” o qual 
podemos defini-lo como lutador, defensor da Umbanda e ainda 
chamá-lo de Eterno Carlos Leal. 

A luta de Carlos Leal - foi um trabalho muito 
grande aqui na Paraíba, foi um trabalho 
muito bem-feito, porque ele tinha o prazer de 
trabalhar para o santo, ele não olhava quem, 
ele visitava, ele chamava, ele doutrinava foi 
um trabalho muito árduo pra ele. Mas ele 
sentia prazer de fazer as festas não só de 
Iemanjá que já estava no calendário turístico 
e a festa de Oxum que também fazia parte 
que era lá no antigo Rio Gramame uma festa 
muito bonita com vários terreiros vindo de 
Campina Grande, Santa Rita, dos interiores 
todinho pra festa de Oxum. Era uma festa 
muito bonita e tudo isso foi trabalho dele. 
Trabalho muito honrado, com muita fé, com 
muita força, ele sentia prazer, passava da 
hora de dormir, de comer empenhado com o 
santo (Mãe Ceiça, 2022 - informação 
verbal)72. 

Com o seu falecimento é decretado que todos os templos 
em respeito ao Arquicancelário permaneçam em luto durante 
trinta dias como bem é determinado na época e publicado no 
Jornal para informar a sociedade o falecimento do Carlos Leal o 
“Mestre Carlos”. A Figura 57 retrata esse acontecimento. 
 

 
72 Live realizada por Mãe Ceiça viúva do Sr. Carlos Leal Rodrigues no dia 08 de 
dezembro de 2020 - Memória da Festa de Iemanjá na Paraíba. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

184 

Figura 57 - Reportagem - "Templos ficaram em luto durante trinta 
dias"- Jornal A União (23 de setembro de 1981) 

 

         
Fonte: acervo IHGP. 

SOUSA - (A União) - O Presidente da 
Secretária da Federação dos Cultos 
Africanos da Paraíba, em Sousa, senhor José 
Martins dos Santos, distribuiu nota oficial 
Suspendendo as atividades dos Templos 
filiados à Secretaria, pelo período de trinta 
dias, em razão do desaparecimento do 
babalorixá Carlos Leal Rodrigues.  

Como prova do grande respeito e admiração 
que todos têm com o Babalorixá a secretaria 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

185 

mandou colocar os Templos uma Faixa 
Branca lembrando as suas pregações 
sempre em torno da paz em todo o Estado da 
Paraíba. 

Após sua passagem para o Orum73. A federação teve como 
substituto o Sr. Emídio do Oriente como outros que vierem a 
sucedê-lo. As suas lutas não poderiam ficar no esquecimento, 
mas sim relembrados pela memória de quem presente está e que 
pode nos fornece através das lembranças recordações sobre 
tantos episódios que se não forem movidos aos registros ficaram 
para sempre nas boas e velhas lembranças.  
 
  

 
73 Orum - palavra de origem iorubá (Orum) que define o céu ou o campo 
espiritual. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

186 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

187 

CULTO A OS ORIXÁS: uma 

conversa de fé: Ewé Ó, 

Ossanhã! 74 
 

Nas matas virgens 
O sol já raiou 

Ossanhã apanha as folhas 
Que Oxóssi juntou 
Ele juntou pra que 

Para o ori do filho deste ilê 
 

Trazer o orixá Ossanhã a este capítulo é pensar no senhor 
tempo, é pensar no balançar das folhas, é poder sentir a 
sensação de estar livre como um pássaro a voar. Aprendemos 
que Ossanhã é o orixá do tempo, das plantas tendo o poder da 
cura pelas folhas e ervas. Diz a lenda que Ossanha habita nas 
florestas, a cor que representa orixá são as cores verde e o 
branco, prevalecendo mais a cor verde. Sua ferramenta contém 
sete lanças e um pássaro que representa o poder da floresta. Seu 
dia é a quinta-feira.  Pode-se oferecer milho verde, mel entre 
outros esclarecendo que cada orixá tem as suas 
particularidades, importante é que toda a oferenda seja 
preparada e orientada por um zelador religioso. E assim como 
Ossanhã são as celebrações realizadas para se cultuar os orixás, 
elas sobrevivem ao tempo e no momento de celebrações os 
praticantes sente a sensação de liberdade. 

 
74 Ewé Ó, Ossanhã – saudação a Ossanhã, significa salve as folhas! Existem 
outras variações dessa saudação e denominações além de Ossanhã. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

188 

As celebrações umbandistas nas décadas de 1960, 1970 e 
1980 fizeram parte do calendário turístico oficial da Paraíba 
criado pela Empresa Paraibana de Turismo S/A (PBTur), contendo 
festividades em homenagens aos orixás Ogum, Xangô, Oxum, 
Cosme e Damião e Iemanjá. De antemão já captamos o que a 
Umbanda realizava no Estado, assim como bem são externadas 
as reportagens nas notas dos jornais. Uma delas está exposta na 
Figura 58 dando destaque a festa dedicada ao orixá Ogum, 
comemorado no dia 24 de abril, considerado o padroeiro do 
Brasil e o deus da Umbanda. Era comemorado com salvas de 21 
tiros começando às 5:30h da manhã e sem prazo para 
encerramentos. Onde todos com sua fé festejam pedindo 
proteção. 

 
Figura 58 - Reportagem - "Umbandistas comemoram do Dia de São 

Jorge"- Jornal A União (23 de abril de 1971) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

189 

Se comemora para Xangô no dia 24 de junho, considerado 
o padrinho da FECAP. Assim descreve a Figura 59. 

 
Figura 59 - Reportagem - "Orixá xangô: programa saiu"-  

Jornal A União (21 de junho de 1972) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Em seguida, no mês de julho comemoramos o orixá Oxum, 

as festas eram realizadas no rio Gramame ao lado da ponte velha 
onde aconteciam as giras com cânticos e entregas de oferendas 
como perfumes, flores ofertadas a deusa dos rios. A Figura 60 
retrata o ponto do rio Gramame em estado atual (2023). 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

190 

Figura 60 - Imagem da no Rio Gramame ao lado era celebrada a festa 
para o Orixá Oxum 

 
Fonte: acervo pessoal de Marcos Leal Rodrigues (2023). 

 
No que se refere aos santos orixás Cosme e Damião são 

celebrados no dia 27 de setembro e nas festas reuniam-se várias 
crianças para festejar a festa dos eres75 com entrega de doces e 
presentes. E as festas atraem não apenas os praticantes 
religiosos, mas a população de modo em geral quando 
aconteciam as festas nos terreiros e essas festas eram sempre 
divulgadas nos jornais locais como bem mostra a Figura 61. 
 
  

 
75 Eres - são divindades infantis. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

191 

Figura 61 - Reportagem - "Cosme e Damião terão festa a 27 próximo"- 
Jornal A União (19 de setembro de 1974) 

 
 Fonte: acervo IHGP. 

 
A Figura 62 mostra a casa de Mãe Beata no dia de festa em 

homenagem aos orixás que são considerados crianças na 
Umbanda. E neste espaço festivo são passados oralmente as 
crianças presentes quem são os orixás, como as crianças devem 
obedecer aos seus pais ou responsáveis. É um momento de 
ensinar não só as crianças praticantes, mas aquelas que vieram 
participar e ganhar os doces. Aprendizagem também para os 
adultos também porque em muitos momentos só se aprende 
praticando e olhando como faz os mais velhos na religião. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

192 

Figura 62 - Mãe Eurídice explicando às crianças sobre os orixás Cosme 
e Damião 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
E chega o dia da Mãe Iemanjá festejada e celebrada no dia 

08 de dezembro pelos umbandistas. Onde os umbandistas 
celebravam e celebram a conquista da Lei n.3343 que dá direito 
a todos os cultos do Estado a exercerem a manifestações de 
umbanda. Sancionada pelo governador João Agripino que teve 
grandes homenagens além de todos os governadores que 
sucederam a João Agripino. As festas foram realizadas em louvor 
a Grande Mãe a “Mãe Iemanjá” conhecida no sincretismo 
religioso como Nossa Senhora da Conceição. A festa era 
realizada em frente à casa do Ex. Governador João Agripino na 
praia do Cabo Branco com palanques montados e com muita 
harmonia reunindo muitos terreiros de diversos Estados e várias 
autoridades da época. Havia sempre homenagens para saudar o 
Governador João Agripino e mesmo depois de seu mandato 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

193 

ocorreram homenagens tanto a ele como a seus sucessores e 
autoridades que se faziam presente.  

A Figura 63 expõe o livro de Leal Wills (2001): “O real e o 
virtual no turismo da Paraíba76” onde mostra o encontro do 
governador João Agripino com o Sr. Carlos Leal para falar sobre a 
liberdade para o culto de Iemanjá. 
 

Figura 63 - João Agripino e o presidente da Federação Espírita 
Paraibana Carlos Leal Rodrigues 

 

 
76 A revista traz destaque sobre o turismo cultural e religioso dando destaque a 
Cidade da Jurema, a festa de Iemanjá entre outras. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

194 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
O Arquicancelário Carlos Leal reunia-se sempre na 

federação para organizar e definir com outros pais e mães de 
santo o direcionamento da festa de Iemanjá festejada pelos 
cultos africanos da federação. Um espaço onde eram realizadas 
palestras, giras, almoços, jantares e reuniões na intenção de 
agregar ideias e sugestões. Nesses momentos eram elaborados 
programas de comemorações que eram distribuídos para a 
imprensa iniciando a festa de Iemanjá com alvorada às 6h da 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

195 

manhã, a saída do cortejo às 18h da sede da federação na 
Avenida Expedicionário.  

A festa de Iemanjá chegou a reunir em um só dia mais de 
800 terreiros de Umbanda e muito mais de 3 mil umbandistas na 
praia do Cabo Branco. Essa grande manifestação religiosa 
chegou a se propagar com a Festa da Guia que que se encerrou 
com a procissão de Iemanjá como bem sucede na Figura 64. 

 
Figura 64 - Reportagem - Dando ênfase a festa da Guia - 

 Jornal A União (07 de dezembro de 1969) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Com a festa a rainha do mar que não só atraía os 

pessoenses mais adeptos e curiosos de todo o país como 
também do mundo, sendo marcada no calendário turístico 
afirmando o nosso dia 08 de dezembro sendo considerada uma 
das maiores festas diante de sua amplitude. Que para o Mestre 
Roger Bastide77 que há anos havia chamado atenção para esse 
aspecto quando falou da cultura negra como elemento básico 
para se entender e estudar melhor nossa miscigenação. E que 
infelizmente não está sendo observado no Brasil, principalmente 
na Paraíba, esse aspecto importante. E que estudantes de curso 
superior procuram nas manifestações religiosas elementos 
meramente folclóricos. E o seu olhar dá destaque para pensar 
que as manifestações religiosas não sejam somente percebidas 

 
77 Professor da Universidade de São Paulo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

196 

como elementos que devem ser considerados folclóricos para 
atrair turistas e sim olhar essas manifestações de celebração, 
agradecimento diante da fé.  

Roger Bastide em 1969 aponta um questionamento sobre o 
folclore e a cultura exposta na Figura 65. 
 

Figura 65 - Reportagem - “Folclore e Cultura" - Jornal A União (02 de 
julho de 1969) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

197 

A festa de Iemanjá foi registrada na Cartilha Paraibana 
como apresenta a Figura 66, como festa popular trazendo o 
registro de Pai João e Mãe Beata. 
  

Figura 66 - Pai João na praia saudando Oxalá e Mãe Beata saudando 
Iemanjá (1983) 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

198 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Em uma das celebrações para Iemanjá registrada no I 

Jornal da Umbanda diz que o dia 08 de dezembro pode ser 
considerado o maior espetáculo de cunho folclórico-religioso de 
João Pessoa e da Paraíba, além de ser um dos maiores de todo o 
país. A Figura 67 exibe o comunicado sobre a festa no primeiro 
Jornal da Umbanda na Paraíba. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

199 

Figura 67 - Divulgação de festa de Iemanjá no I Jornal da Umbanda na 
Paraíba (1977) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
É interessante pensarmos neste aspecto de que na religião 

praticada por descendentes negros no Brasil não seja 
meramente uma atividade de folclore mais de marcos históricos 
e importantes como as histórias de vidas, de lutas, de 
resistência, de força, de fé e entre tantas outras atividades que 
são essenciais para seu fortalecimento que destacamos a 
importância das pesquisas em busca de entendimento e de 
conhecimento sobre as religiões excluídas por pessoas fechadas 
ao conhecimento. 

E o I Jornal da Federação dos Cultos Africanos do Estado da 
Paraíba - “Umbanda no Lar” traz em suas folhas momentos de 
norteamento de conquistas difíceis da época. Ele nos destaca as 
festas religiosas; os reconhecimentos obtidos; as conquistas 
tidas pela federação presidida por Carlos Leal; traz o primeiro 
casamento da Umbanda com efeito civil; mostra a visita do ex-
governador a federação; mensagens do presidente da federação 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

200 

Carlos Leal; a legislação da Umbanda na Paraíba; alguns 
segredos da Umbanda; destaca templos de Umbanda filiados a 
federação paraibana tanto de João Pessoa como de templos do 
interior do Estado da Paraíba; Carlos Leal mostrando a cidade da 
Jurema e relatando a história da cidade da Jurema em 
Alhandra/PB; apresenta consagrações do iaô no Templo de 
Umbanda Caboclo Andrade em Santa Rita consagração de Rita 
Maria da Conceição; o ritual de consagração de iaô no terreiro de 
Umbanda Oxum Jagurá em Campina Grande do babalorixá 
Manoel Rodrigues; retrata o babalorixá Vicente Mariano do 
Templo de Umbanda Senhor do Bonfim da cidade de Campina 
Grande atuando com seu mestre Antônio Pretinho; destaca 
Mestra Maria do Acais; a visita do presidente da república Geisel 
a Paraíba;  expõe o registro feito no fascículo 7 na revista Tree of 
Knowledge tendo como editor Jonh Ruck, de responsabilidade da 
Editora Marshall Cavendish Ltda, impressa na Grã-Bretanha. Mãe 
Ceiça (informação verbal)78 diz que: a BBC de Londres passou a 
semana gravando na Jurema e nos toques dos orixás [...] vieram 
para registrar a Jurema e de Iemanjá o fenômeno aqui.  

Neste registro do Jornal Umbanda no Lar encontra-se o 
Arquicancelário, seus filhos(as) de santo e Mãe Ceiça 
incorporada com Iemanjá. A Figura 68 presenteia esta pesquisa 
com o registro da capa do I Jornal da Federação dos Cultos 
Africanos do Estado da Paraíba - “Umbanda no Lar”. 
 
  

 
78 Live realizada por Mãe Ceiça viúva do Sr. Carlos Leal Rodrigues no dia 08 de 
dezembro de 2020 - Memória da Festa de Iemanjá na Paraíba. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

201 

Figura 68 - Reportagem - "Enciclopédia britânica divulga a Rainha do 
Mar” - Jornal Umbanda no Lar Ano I - n. 01 - novembro de 1977 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
O jornal revela ainda muitas outras informações que 

podem contemplar lacunas abertas e a memória nos presenteia 
com esse preenchimento nos possibilita melhorar nosso 
entendimento. 

A festa da Mãe Iemanjá tornou-se em um grande evento, 
um dos maiores em determinados tempos e com objetivo saudar 
a santa (Mãe Ceiça, 2020, informação verbal)79. E vários terreiros 
faziam e continuam a fazer suas celebrações não tão como a 
amplitude que era, com procissões que arrastavam milhares de 
pessoas e adeptos. Onde o encontro na praia do Cabo Branco era 
imenso chegando a fechar a avenida de tantas pessoas que 

 
79 Live realizada por Mãe Ceiça viúva do Sr. Carlos Leal Rodrigues no dia 08 de 
dezembro de 2020 - Memória da Festa de Iemanjá na Paraíba. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

202 

vinham para assistir e até mesmo os terreiros vindo de outros 
Estados para fazer as apresentações.  

Mãe Ceiça (informação verbal)80, 

Que a festa antigamente se iniciava às 5h da 
manhã com salva de fogos, 21 tiros ali na 
ponta do Cabo Branco não era no busto de 
Tamandaré. Era a abertura da manhã de festa 
com salva de 21 tiros preparado pelo Carlos 
Leal. Ele acordava todo mundo com aquela 
saudação a Iemanjá. E daí começava os 
trabalhos. [...] Carlos Leal convidava os 
gestores, prefeito, representante do prefeito, 
secretária de turismo, era uma festa muito 
bonita, organizada, preparada, eram 3 meses 
de preparação. 

Hoje as festas já não ocorrem como antigamente e a festa 
de Iemanjá já não acontece com tamanha vastidão. E nem a 
imagem de Iemanjá já não é vista, respeitada e valorizada como 
deve ser um patrimônio cultural. Isso ocorre claramente e visto a 
olhos nus devido a situação de precariedade que a mesma se 
encontra, danificada não pelo tempo, mas por ataques 
produzidos por pessoas intolerantes e preconceituosas.  

E mesmo João Pessoa tendo essa explosão de fatos que dá 
uma vasta amplitude religiosa, o poder público tapa os olhos 
diante dessa realidade como bem-vista diante da imagem 
exposta na praia do Cabo Branco, mostra a precariedade na 
estátua de Iemanjá exposta na Figura 69. 
 
  

 
80 Live realizada por Mãe Ceiça viúva do Sr. Carlos Leal Rodrigues no dia 08 de 
dezembro de 2020 - Memória da Festa de Iemanjá na Paraíba. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

203 

Figura 69 - Estátua de Iemanjá localizada na praia do Cabo Branco, 
orla de João Pessoa/PB (2022) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. Registro do dia 29 de outubro 

de 2022. 
 

Temos que considerar a força de religiosos que continuam 
na busca e na luta para que a festa e a tradicional caminhada 
para Iemanjá não seja esquecida e que continue com a sua 
magnitude. A Figura 70, nos mostra a divulgação feita por pais de 
santo que permanece com a tradição da festividade e da 
caminhada em João Pessoa. 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

204 

Figura 70 - Encarte de divulgação da caminhada tradicional de Mãe Iemanjá 
(2022) 

 
Fonte: Babalorixa Pai Teddy de Oyá (2022). 

 
A Figura 71 nos mostra uma outra divulgação da carreata 

com saída de Cabedelo/PB sob realização dos Fóruns Liberdade 
Religiosa da Paraíba e de Cabedelo com parcerias e apoio da 
Prefeitura de Cabedelo, Defensoria Pública do Estado da 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

205 

Paraíba, Federação Independente de Cultos Afro-brasileiros do 
Estado da Paraíba (FICAB/PB), Federação Paraibana de 
Tradições Afro Descendentes (FPTAD) e Comissão Especial de 
Liberdade Religiosa (OAB). 
 

Figura 71 - Encarte de divulgação da carreata “Cortejo de Iemanjá” 
(2022) 

 
Fonte: Casa Bahia (2022). 

 
Como também novas comemorações adaptadas para a 

festa de Iemanjá, como a realização da coroação de Iemanjá no 
dia anterior à seu dia Festa da Coroação de Iemanjá que vem 
sendo realizada na véspera do dia de Iemanjá. Organizada pelo 

https://www.instagram.com/casabahia_jp/


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

206 

Pai Elialdo de Iemanjá e o Babalorixá Wid de Oxum com o apoio 
da Federação Paraibana de Tradições Afro Descendentes 
(FPTAD). A carreata já está em seu sexto ano e sai da zona sul de 
João Pessoa (Valentina) ao encontro da tradicional Caminhada 
de Iemanjá (realizada desde a década de 1960), sob a 
organização do rei do Candomblé da Paraíba, Pai Gilberto, para 
juntos seguirmos a orla marítima. A programação dia 07/12 
(véspera - coroação) e a carreata (saída de Iemanjá - dia 08/12) 
independente das atividades realizadas no busto de Tamandaré. 
A Figura 72 nos descreve sobre a carreata exposta: 
 

Figura 72 - Festa da Coroação de Iemanjá (2022) 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

207 

  
Fonte: Elialdo de Iemanjá (2022). 

 
Percebe-se desde então muitos outros acontecimentos 

como eventos, carreatas agregadas a divulgação, a propagação 
de apresentar a riqueza que temos em nossa cultura religiosa. 
Porém ao pensarmos nas festas realizadas, na grandiosidade, na 
vastidão em que sucediam é perceptível que já não ocorre como 
antes. Exemplo: a programação da festa de Iemanjá bem descrita 
na reportagem abaixo. A festa continua quase do mesmo jeito, 
mas com algumas modificações. O Portal Correio destaca toda 
programação da festa realizada em 2019. 

João Pessoa e Cabedelo celebram Iemanjá 
com cortejos e oferendas 
Em João Pessoa, a festa começa às 16h na 
Praia de Cabo Branco, com recepção dos 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

208 

participantes e visitação ao templo montado 
para receber oferendas e preces. Ao mesmo 
tempo, um cortejo sai do Palácio de Xangô 
Alafim, no bairro de Cruz das Armas, com 
destino à praia. A caminhada passará pela 
Avenida Cruz das Armas, Rua Francisco 
Manoel, avenidas Vasco da Gama, Américo 
Falcão, João Machado, Maximiano 
Figueiredo e Beira Rio até chegar à praia do 
Cabo Branco pela Avenida Monsenhor 
Odilon Coutinho. Durante todo o percurso, 
agentes da Semob-JP farão bloqueios em 
ruas perpendiculares na medida em que o 
cortejo avançar. Após a passagem dos 
religiosos, o trânsito será imediatamente 
liberado. O cortejo deverá avançar utilizando 
apenas metade das faixas de circulação, 
deixando a outra livre para veículos, que 
deverão trafegar com velocidade reduzida. 
Para a concentração final, agentes estarão 
na Av. Cabo Branco orientando a passagem 
de carros e pedestres. Caso seja necessário, 
será realizada a interdição da Av. Monsenhor 
Odilon Coutinho a partir da intersecção com 
a Av. Tabelião José Ramalho Leite. A abertura 
oficial da festa na Praia de Cabo Branco 
acontece às 18h, com homenagem da 
presidente da Federação dos Cultos Afro-
Brasileiros na Paraíba, Mãe Penha de 
Iemanjá, seguida por queima de fogos. A 
partir das 19h, haverá apresentações do 
Afoxé Ylé Áwá e do templo religioso de Pai Gel 
de Alagoa Grande. Por volta das 20h30 ocorre 
a chegada do cortejo. Na sequência, sobem 
ao palco os templos religiosos de todas as 
localidades da Paraíba. A Festa de Iemanjá 
na Capital também realiza ação social, 

https://www.facebook.com/fecabpb/
https://www.facebook.com/fecabpb/


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

209 

arrecadando alimentos não perecíveis, 
fraldas descartáveis e produtos de higiene 
pessoal, que serão doados à Casa da 
Criança com Câncer.  
Região metropolitana - Em Cabedelo, o 
cortejo está programado para sair às 16h da 
Rua apóstolo São Miguel, no Jardim 
Manguinhos, com destino ao monumento de 
Nossa Senhora dos Navegantes, no calçadão 
da Praia de Formosa. Lá, cada barracão fará 
uma apresentação, seguida por uma 
homenagem e entrega de uma oferenda em 
um barco. A homenagem será finalizada às 
22h, com a tradicional queima de fogos.  
Iemanjá - Iemanjá é uma divindade africana. 
No Brasil, possui caráter sincrético e reúne 
atributos de outros orixás femininos. Há 
ainda uma falsa equivalência a Nossa 
Senhora da Conceição. No período 
escravocrata, negros eram proibidos de 
manifestarem suas crenças nas senzalas. 
Por isso, disfarçaram orixás de santos 
católicos (Portal Correio, 2019, s. p.). 

Durante a pandemia exatamente no dia 08 de dezembro de 
2021 Mãe Penha de Iemanjá a atual presidente da Federação dos 
Cultos Afro-Brasileiro da Paraíba (FECAB-PB) deu uma 
explicação ao Jornal G1 Paraíba. 

A religiosa explica que, por causa da 
pandemia, não haverá a festa tradicional em 
2021, quando mais de 30 terreiros de 
diversas partes da Paraíba se apresentam na 
praia, com danças e músicas. O evento 
ficará resumido a uma apresentação de um 
terreiro do município de Alagoa Grande, num 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

210 

ato bem menor, com menos gente (Caldas, 
2021, s. p.). 

Em 07 de dezembro de 2022 em reportagem ao G1-PB Mãe 
Penha de Iemanjá uma das organizadoras do evento e Presidente 
da FECAB-PB fala sobre a programação da festa que ocorreu no 
dia 08 de dezembro de 2022. 

Festa de Iemanjá acontece em João Pessoa 
nesta quinta (8); confira programação 

Evento foi interrompido por dois anos devido 
a pandemia de Covid-19; neste ano, o tema 
da festa é ‘Intolerância Fora!’. 

A tradicional festa à Iemanjá volta a 
acontecer em João Pessoa, nesta quinta-
feira (8), após dois anos de interrupção por 
conta da pandemia de Covid-19. Realizada 
no Busto de Tamandaré, entre as praias de 
Cabo Branco e Tambaú, o tema escolhido 
este ano é ‘Intolerância Fora’ para levantar a 
discussão sobre intolerância religiosa. O 
evento tem início às 16h, quando uma 
caminhada vai sair do Palácio de Xangô, no 
bairro de Cruz das Armas, guiada por Pai 
Gilberto, que conduz a caminhada já há 
muitos anos até o Busto de Tamandaré. A 
chegada é prevista por volta das 20h. Antes 
disso, já a partir das 19h, no Busto de 
Tamandaré, a abertura da tradição vai ser 
realizada com fogos de artifícios e com 
balões, que carregam dentro frases sobre o 
problema da intolerância religiosa. A queima 
de fogos, em homenagem a Iemanjá, junto 
com a apresentação de um grupo de afoxé 
acontece às 22h da noite. O evento deve 
durar até 00h. “Nós sofremos todos os dias 

https://g1.globo.com/pb/paraiba/cidade/joao-pessoa/


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

211 

com intolerância religiosa. Isso é uma 
doença que precisa ser destruída, e para isso 
acontecer, todos têm que se unir. Pedir 
forças a Deus e a Iemanjá”, disse Mãe Penha, 
uma das organizadoras da tradição, em 
entrevista à TV Cabo Branco (G1 Paraíba, 
2022, s. p.). 

Muito foi conquistado em tempos duros de perseguições, 
chegamos a ter destaque internacionalmente, a acolher 
pesquisadores obtendo reconhecimento no ambiente 
acadêmico. E com as matérias de jornais e alguns destaques 
retirados da internet mostram a riqueza das festividades e dos 
feitos realizados tanto pelo Arquicancelário como dos 
babalorixás e das ialorixás que se dispuseram a lutar estando 
sempre presentes e daqueles que ainda se dispõe a lutar pelo 
bem da religião afro-indígena brasileiro. “E assim o presente 
valoriza o passado, e o passado é valorizado no presente”. 
(Prandi, 1991, p. 88). 
 

UMA MISTURA DE UNIÃO, 

DIVERGÊNCIA, CRENÇA E 

ESPERANÇA: ORA YÊ YÊ, OXUM! 81 

 
Branco de babá Oxóssi 

Azul de babá Oké 
Oxum bordou seu vestido 
Com a luz do amanhecer 

 
81 Ora Yê Yê, Oxum - saudação ao Orixá Oxum - significa salve a senhora da 
bondade. Salve mãezinha benevolente. Rainha da água doce. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

212 

Oxum era uma menina 
Que esqueceu de envelhecer 
E quanto mais que ela chore  

O rio não para de correr 
Ora minha yaê, êê 

 
Chamar pelo orixá Oxum é se banhar nas cachoeiras e nas 

águas dos rios. É a deusa do ouro, da beleza, do amor, da 
fertilidade. Corresponde aos católicos a Nossa Senhora do 
Carmo. Sua ferramenta é o seu abebé82. Suas cores são o 
amarelo e branco. Sua comida pode ser ofertada um doce de 
mamão. Dia da semana sábado. Suas paramentas abebé, adê83, 
entre outros. E por ser o orixá também da saúde, da paz e da 
tranquilidade que acentuamos o orixá Oxum a este momento em 
que percorre os fatos marcantes da Umbanda, da Jurema e do 
Candomblé Angola.  

Destacamos a união que havia entre os umbandistas 
quando nos referimos às celebrações, ao respeito entre eles, as 
contradições e a esperança de tornarem livres. Exemplo: a força 
de todos(as) em prol da liberdade, da vontade de juntos 
apresentarem a Umbanda e a Jurema a sociedade, quando 
todos(as) se reuniam para tomadas de decisões em relação às 
programações festivas entre tantas outras realizações, 
concretizadas coletivamente.  

O Arquicancelário Carlos Leal fazia visitas aos terreiros em 
todo o Estado e se preocupava com o andamento e os segmentos 
de alguns e a federação tinha uma preocupação de manter a 
ordem para que as autoridades não pudessem voltar a se fazer 
presente. A federação tinha o papel em defender sempre que 
necessário nos acontecimentos ocorridos nos terreiros de 

 
82 Abebé - é um leque em forma de círculo na cor dourada com um espelho no 
centro. 
83 Adê - é uma coroa que vem acompanhado do chorão, nome dado às miçangas 
que ficam presas no adê com a função de cobrir o rosto do filho.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

213 

Umbanda. Mas com o surgimento de uma crise na Umbanda 
devido ao conflito entre a Federação dos Cultos Africanos do 
Estado da Paraíba e a Cruzada Espírita Umbandista Afro-
Brasileira chegou até a justiça ocupando as atenções do 
Secretário da Segurança Pública o general Nogui Villar e da vara 
de menores o Sr. Mário de Moura Rezende em relação a 
permissão do juizado para que de menores pudessem frequentar 
os terreiros existentes nos bairros de João Pessoa. E os 
presidentes os senhores Carlos Leal Rodrigues e Ednaldo da Silva 
discutiram na presença do juiz e de 50 adeptos da seita e Carlos 
Leal apelando para o lado sentimental alegou que estava 

[...] sendo perseguido pelos próprios 
seguidores da umbanda por uma maioria que 
não quer ver a religião evoluir em terreiros de 
umbanda. Carlos Leal chegou a se 
considerar um dois cristo, “pois estou sendo 
perseguido pelos próprios seguidores da 
umbanda por uma maioria que não quer ver a 
religião evoluir em nosso Estado. Se for 
preciso derramará, “meu próprio sangue 
para que a minha religião seja respeitada e 
cumprida (Carlos Leal Rodrigues, Jornal A 
União, 03/01/1973). 

Mas o juiz acaba com a discussão sem dar razão a 
nenhuma das duas federações informando que os menores 
poderão frequentar centros de Umbanda por meio de uma 
carteira assinada pelo juizado e que não cabia a nenhuma das 
federações discutir o aspecto jurídico das duas sociedades. 
Percebe-se desde então alguns conflitos entre as federações, 
porém olhemos para aqueles pais e mães de santo que tinham 
filhos menores ou aqueles que buscavam ajuda espiritual. A 
Figura 73 apresenta em seu título a eventualidade entre a 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

214 

rivalidade provocando crise na Umbanda na cidade de João 
Pessoa. 
 
Figura 73 - “Rivalidade provoca crise na Umbanda” - Jornal A União (03 

de janeiro de 1973) 

 
Fonte: IHGP. 

 
E, diante dessas discussões as autoridades policiais 

fizeram fiscalização culminando com o fechamento de 5 terreiros 
e bares em razão da presença de menores nesses espaços. O Sr. 
Fernando Moreira, chefe da fiscalização de menores, das várias 
vezes que inspecionou os bairros do Varjão e Oitizeiro encontrou 
menores dançando e batendo bombos, diz que com a aprovação 
dos respectivos responsáveis, sendo um flagrante desrespeito às 
determinações da titular da vara de menores, a juíza Maria de 
Moura Rezende.  

Casas foram fechadas, dentre estas o Centro Espírita Mãe 
Iemanjá pertencente a Beatriz Barbosa, Mãe Beata, à época, 
considerado um dos maiores centros espíritas do Estado. Mas, a 
preocupação do juiz Fernando Moura por causa do desrespeito 
às determinações da juíza Maria de Moura Rezende e da 
rivalidade entre as federações recomendou que os umbandistas 
deixem de lado leis e status para seguirem unidas a sua religião e 
sem confusões entre federação e cruzada. E a senhora Maria 
Rezende reforçou o conselho lembrando o exemplo da igreja 
católica, “onde quem manda na religião é um Estado, é um bispo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

215 

Devido a tal organização, quando um padre vai celebrar uma 
missa não é necessária uma ordem da polícia"; fala está exposta 
na Figura 74. 
 

Figura 74 - A reportagem sobre os terreiros que foram fechados por 
conter menores participando - Jornal A União (03 de janeiro de 1973) 

 
Fonte: IHGP. 

 
Ainda em relação a menores frequentarem terreiros o 

Jornal A União intitula a reportagem como: Pedido de controle de 
menores na umbanda.  A reportagem expõe a fala do juiz Mário de 
Miranda de Moura Rezende para que houvesse um controle dos 
menores como aponta a Figura 75. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

216 

Figura 75 - Reportagem - “Pedido de controle de menores na 
umbanda” - Jornal A União (04 de janeiro de 1973) 

 
Fonte: IHGP. 

 
A nota do jornal apresentada na Figura 76, retrata sobre o 

que ocorreu entre o juiz Mário de Miranda de Moura Rezende 
contradizendo o que fala os juízes apontado na Figura 74 e que se 
preocupa com a frequência de menores aos terreiros de 
Umbanda na Paraíba, lembrando que eles “podem ser 
enormemente prejudicados se forem oligofrênicos, e 
esquizofrênicos ou paranoicos". E que os pais nordestinos, 
mesmo os católicos, gradualmente vão deixando de ter poderes 
como conselheiros para procurarem confiança nos terreiros de 
Umbanda. Os babalorixás na verdade atuam como psiquiatras 
dos pobres, até dos ricos, aconselhando, curando o espírito com 
confiança e tentando, às vezes, curar o corpo com ervas num ato 
anticientífico. E que não só somente os menores oligofrênicos, e 
esquizofrênicos ou paranoicos serão prejudicados. A psiquiatria 
infantil, em caráter científico demonstrou que o culto pode 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

217 

prejudicar as crianças portadoras de uma neurose comum ou 
mesmo as interinamente normais e que o culto nos terreiros 
comporta toda a magia exótica, de ritual primitivo (dos sons a 
dança) e que não pode ser assimilada por uma criança de 
qualquer estrutural cultural do existente hoje em qualquer país 
do mundo. Disse que isso era prejudicial a partir daí a frequência 
de menores aos terreiros deve ser seriamente proibida. E que 
contra isto não é racional a alegação de que Umbanda é uma 
religião como qualquer outra. E que ela não é como as outras 
comuns aos espíritos brasileiros e que os cultos protestantes e 
católicos por exemplo nunca se realizaram através de rituais 
primitivos. E o máximo que uma criança pode sentir numa igreja 
católica é o incômodo por uma determinada duração. E com essa 
preocupação que diz sentir as autoridades, a pesquisadora como 
praticante da Umbanda e da Jurema desde 1 ano e seis meses de 
vida, pode sentir o preconceito e o não reconhecimento e a falta 
de respeito às religiões diante da escrita na reportagem, 
entendendo assim as divergências entre os juízes.  

Notícia destacada na Figura 76. 
 

Figura 76 - “Menores na Umbanda” - Jornal A União (05 de janeiro de 
1973) 

 
Fonte: IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

218 

E, assim, amplia-se o desentendimento entre os 
umbandistas que se mantinha entre eles devido a criação de uma 
nova federação. Mas quando se tratava dos menores nos 
terreiros Carlos Leal ainda saia em defesa como bem descreve a 
Figura 77. Sai em defesa dos terreiros dando explicações e 
fazendo visitas pois acreditava ser esse um dos papéis das 
federações em se preocupar com as notícias que podem atingir 
compreensões desfavoráveis as religiões. Explicando que a 
polícia não fechou o terreiro e que não tem a mínima veracidade 
e que o comparecimento de crianças aos cultos de Umbanda é 
obra de uma minoria “que não querem seguir as normas da 
federação”. O babalorixá culpa também alguns irresponsáveis 
que, com suas badernas na Umbanda, conseguiram prejudicar 
cinco pais de santo e que a Umbanda não cairá enquanto ele for 
presidente. Explica que o que foi fechado foi um templo de um 
homem que trabalhava em mesa branca e sem autorização da 
federação assegurando que o proprietário do templo não 
pertence a umbanda e nem era sócio da Federação dos Cultos 
Africanos.  

 
Figura 77 - Defesa do presidente da federação aos terreiros barrados 

pela polícia - Jornal A União (12 de janeiro de 1973) 

 
Fonte: IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

219 

Contudo, Carlos Leal conforme mostra a Figura 78, afirmou 
continuaria a fiscalizar os terreiros, e se necessário denunciaria 
à secretaria de segurança pública os terreiros que não estiverem 
filiados à federação e que estivesse em desacordo com as 
determinações legais, administrativas e religiosas da federação. 
Devemos pensar que depois da assinatura as crianças que por 
muitos anos se escondiam embaixo dos axós de seus 
responsáveis quando as autoridades chegavam, puderam se 
fazer presente dentro das festividades religiosas como bem são 
expostas nos registros de Mãe Beata.  
 

Figura 78 - Compromisso do Sr. Carlos Leal se propôs a fazer: como 
fiscalizar terreiros de Umbanda - Jornal A União (18 de janeiro de 1973) 

 
Fonte: IHGP. 

 
Possivelmente, a criação da nova federação tenha se dado 

em razão da pluralidade de pensar protocolar e 
administrativamente a entidade, bem como uma forma de 
oposição ao pensamento do arquicancelário Carlos Leal 
Rodrigues, que possuía uma linha gestora firme discordante das 
opiniões e vontades de alguns outros sacerdotes.   



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

220 

Muitos porquês vêm à mente, mas sabemos também que 
muitas federações negligenciam processos administrativos, 
favorecendo o surgimento de pessoas descomprometidas com a 
prática religiosa, alimentando certos charlatanismos. Todavia, 
vale ressaltar que as discordâncias que levaram a criação de uma 
nova entidade, não desfez amizades construídas ao longo do 
tempo como a do Arquicancelário Carlos Leal e Mãe Beata. 
Nesse sentido, Mãe Ceiça (2022) reitera sobre a admiração que 
eles alimentavam: O Arquicancelário a Mãe Beata a qual era 
destinada a fazer as aberturas das apresentações nas Mostras de 
Terreiros, ao fazer entregas de certificados aos considerados pela 
federação como Autoridades do Estado. A Figura 79 mostra Mãe 
Beata entregando certificados a algumas pessoas consideradas 
autoridades do Estado. 
 
Figura 79 - Mãe Beata fazendo a entrega dos certificados da FECAP as 
autoridades do Estado assim considerados pela FECAP - (10 de março 

de 197- frente e verso) 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

221 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Nas cenas de representatividade política e cultural da 

religião, Mãe Beata sempre aparece, em muitos momentos, 
trazidos pelo Arquicancelário Carlos Leal como por exemplo, 
conforme relata Mãe Ceiça (2022) em relação a chegada dos 
turistas na Paraíba procurando por Carlos Leal.  

[...] chegavam a Paraíba já vinham 
informados do que era, do que ia encontrar 
na Paraíba com a cultura, parte cultural da 
jurema, dos orixás, procurava Carlos Leal 
Rodrigues [...] mas durante os eventos que 
Carlos leal fez com vida ele, o lado turístico 
era bem recebido, participavam dos cultos 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

222 

porque Carlos Leal mesmo fazia questão de 
fazer visitas nos terreiros o de Mãe Beata, o 
de Maria do peixe (Dona Maria dos prazeres) 
aqui na torre. Os terreiros de Bayeux o do 
finado Dudu. Ele saia apresentando os 
terreiros o jeito de cada um cultuar as nações 
uma era ketu, outro Angola, então os turistas 
gostavam de acompanhar e daí quando eles 
voltavam pra que, pra federação e Carlos 
Leal ia explicar o significado de cada um 
deles, de cada terreiros que eles iam [...] 
(Mãe Ceiça, 2021- informação verbal)84. 

Mãe Beata com sua sabedoria religiosa era bem conhecida 
pela sociedade paraibana, conforme depõe Anco Márcio (2022):  

Era uma mulher de axé. Axé no verdadeiro 
sentido da palavra, sabe! Hoje em dia você 
escuta dizer ‘tem santo’ porque muita gente 
é adepta, gosta, deve ter seu grau, tem sua 
mediunidade mas vamos dizer que ela tinha 
um grauzinho, aquele canal mais elevado. Eu 
sei que cada um tem, mas a frequência de 
cada um é que faz a diferença.  

Foi a primeira Mãe de Santo na Paraíba a celebrar o 
casamento na Umbanda com efeito civil, evento ocorrido no dia 
28 de março de 1970 o casamento religioso da filha biológica do 
Arquicancelário Carlos Leal, a senhora Maria da Penha Ataíde 
com o senhor Carlos Roberto Ataíde (Pai Robertão), os quais 
foram seus filhos de santo.  

A cerimônia aconteceu no Templo de Umbanda Iemanjá na 
Rua Rangel Travassos, no 1098, no bairro do Rangel, a cerimônia 

 
84Live realizada por Mãe Ceiça viúva do Sr. Carlos Leal Rodrigues no dia 08 de 
dezembro de 2020 - Memória da Festa de Iemanjá na Paraíba. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

223 

foi presidida pela Ialorixá Beatriz Barbosa de Souza (Mãe Beata) e 
assistida por centenas de amigos dos nubentes e fiéis como bem 
nos afirma a Figura 80. Da esquerda para a direita Mãe Beata, Pai 
Robertão (noivo), Mestre Carlos Leal (pai da noiva), o juiz, Maria 
da Penha (noiva), Zete Farias e os demais filhos(as), visitantes e 
convidados. 
 

Figura 80 - Registro do primeiro casamento na Umbanda com efeito 
civil realizado por Mãe Beata em seu terreiro (frente e verso) 

  

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

224 

Corroborando com o destaque da Figura 81 temos a nota 
do I Jornal da Federação dos Cultos Africanos do Estado da 
Paraíba - “Umbanda no Lar”. 

 
Figura 81 - Registro do Jornal Nossa Lar sobre o casamento na 

Umbanda 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Esclarece Mãe Ceiça (2022) que,  

No casamento de Penha meu finado marido 
levou Ernani Tavares era deputado estadual, 
Joacil de Brito85 e quem ele tinha do meio 
político ele convidou e foram para o 
casamento de Penha que foi o primeiro 

 
85 Informações nos leva a questionar se o deputado Joacil de Brito é o 
representante udenista que procurou subordinar a federação dos terreiros de 
Umbanda e demais cultos sobre exercício e funcionamento em todo o território 
paraibano em 1962? 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

225 

casamento [com efeito civil realizado no 
Estado]. Houve até uma despeita porque ele 
escolheu Beata, mas porque ela (Penha) era 
filha de Santo de Mãe Beata. 

Já o segundo casamento realizado na Umbanda com efeito 
civil foi celebrado no Terreiro Caboclo Guarany em João pessoa 
onde uniu a atriz-cantora e mãe de Santo Zete Farias e o radialista 
Assis Mangueira ambos, funcionários da Rádio Tabajara86. O 
fragmento acima é apresentado pelo Jornal A União do dia 22 de 
dezembro de 1970 está representado na Figura 82. 
 
Figura 82 - Segundo casamento realizado na Umbanda de Zete Farias 

com Assis Mangueira (22 de dezembro de 1970) 

 
Fonte: IHGP. 

 

 
86 Rádio Tabajara - fundada no dia 25 de janeiro de 1937 sendo a primeira rádio 
da Paraíba e uma das 100 emissoras mais antigas do Brasil e hoje integra a 
Empresa Paraibana de Comunicação (EPC). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

226 

Percebe-se o quanto Mãe Beata sentia o prazer em suas 
práticas religiosas, pois se sentir pertencente a uma religião tão 
discriminada e sendo uma mulher negra, é sentir que as 
mulheres também têm força e vai à luta a partir de objetivos bem 
delineados. Essa força apresentada por Mãe Beata, também se 
reflete em pleno século 21, quando temos que continuar a luta 
em defesa do respeito constitucional de um estado laico. Prática 
que na condição de umbandista tenho, como mulher que fazer 
cotidianamente. 

Mãe Beata inseri neste período um terceiro nome o [Beatriz] 
e conquista respeito acadêmico, ao ser convidada pelo Professor 
Universitário Marcos Navarro na década de 70 para que ela, 
enquanto representante legitima da religião de matriz afro-
indígena, fosse a Universidade Federal da Paraíba (UFPB), 
discorrer sobre a temática, tornando-se, dessa maneira, a 
primeira umbandista a adentrar nos muros da academia, 
propiciando o efetivo encontro entre a ciência e cultura popular, 
como bem relata Pai Robertão87 de Iemanjá em depoimento 
concedido a Silva, Oliveira e Rosa (2019, p. 154): “Mãe Beata foi a 
primeira sacerdotisa afro-brasileira a adentrar a Universidade 
Federal da Paraíba a convite do professor Marcos Navarro na 
década de 70”. Anco Márcio (2022) destaca em uma de suas falas 
que,  

Roberto disse que acompanhou ela várias 
vezes a dar palestras tanto para a UFPB, 
como no teatro, como apresentações 
diversas. Roberto dizia que quem visse ela 
falar, dizia que era uma doutora, porque ela 
falava do que sabia, falava como 
propriedade de que conhecia… Ela tinha uma 
liderança e um conhecimento que 
conversava com doutores de igual para igual, 

 
87 Filho de santo de Mãe Beata falecido em 2021 de Covid-19. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

227 

com pessoas de relevância sociocultural, 
não só socialmente mas culturalmente 
também, mas ela tinha um perfil, ele dizia 
que quem não soubesse dizia que essa 
mulher era uma catedrática. 

Considerando o que está posto observa-se que falar sobre 
Mãe Beata é perceber uma mulher à frente de seu tempo, quando 
também se permite ser iniciada por um pai e mãe de santo vindos 
da Bahia, tornando assim, a primeira mulher a ser feita no 
Candomblé Angola na cidade de João Pessoa. Tal atitude, pode 
ser considerada um divisor de águas entre a Umbanda e o 
Candomblé, todavia, se visto por outro ângulo, uma ação que 
provoca, ao mesmo tempo, uma junção, pois Mãe Beata 
realizava o Candomblé quando a família religiosa vinha da Bahia 
ou quando ia iniciar um filho de santo, ao tempo em que ela 
continuou cultuando a Umbanda porque os filhos de santo 
sentiam dificuldades em adaptar-se às novas toadas e enquanto 
não aprendessem ela praticava a Umbanda. 

Solicita, sempre foi procurada por acadêmicos em busca 
de seu conhecimento religioso, tanto que em 1987, foi publicado 
o livro “Linguagem religiosa afro-indígena na grande João 
Pessoa”, fruto de inúmeras entrevistas não apenas com Mãe 
Beata, mas também com outros(as) religiosos(as) umbandistas, 
candomblecistas e juremeiros. Todas(os) juntas(os) 
contribuíram para a construção desta pesquisa materializada em 
livro, que acabou sendo premiado no Concurso Literário IV 
Centenário da Paraíba. Pode-se dizer que este foi uma pesquisa, 
de certo modo, pioneira materializando para o futuro fatos 
significativos da nossa gente e de seus hábitos e crenças.   

Os pesquisadores do trabalho Aragão et al. (1987) 
ofereceram o trabalho aos Cultos Afro Indígenas da Paraíba e 
agradeceram a todos que colocaram seu conhecimento para que 
eles pudessem trazer à cena conhecimentos de suas práticas 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

228 

religiosas, para tanto registrara, como efetivos contribuintes, 
Mãe Ceça, Pai Dudu, Mãe Rosa, Mãe Beata, Mãe Tilinha, 
Francisco Cardoso da Silva (Pai Cardoso), João Vilarim Meira, 
Edivaldo Gomes da Silva, Jardecilha Luiza de Souza, Terezinha 
Pelágio e Gilberto Cândido da Silva e os professores José Elias 
Barbosa Borges pelos ensinamentos e pelo prefácio, André Luiz 
por contribuir com as fotografias, Luiz Carlos de Terra Neto e 
Aderaldo Silva pela ajuda nas identificações das plantas 
científicas e a Afrânio Aragão pelas sugestões. A Figura 83 expõe 
a capa do livro que tem Mãe Beata como entrevistada.  
 
Figura 83 - Capa do livro – linguagem religiosa afro-indígena na grande 

João Pessoa (1985) 

 
Fonte: acervo da Biblioteca Branca Dias (2021). 

 
Já se sente o peso de se realizar pesquisas principalmente 

no nosso próprio meio de vivência, mas é necessárias estas 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

229 

conquistas para que no futuro, a nova geração conheça um 
pouco não apenas de ouvir falar mas podendo afirmar 
cientificamente assim como está sendo realizado ao apresentar 
a Ciência da Informação a cartilha paraibana, o livro linguagem 
religiosa afro-indígena na grande João Pessoa e a Dissertação: 
Religiões Afro-Brasileiras No Terreiro Da Política Paraibana: Uma 
Análise Histórico-antropológica acerca dessas religiões em 
pleitos eleitorais (2016) de Maria Isabel Pia dos Santos. Pois “a 
principal ferramenta de sobrevivência do homem é sua mente”. 
(Richardson, 2012, p. 20). 

Desse jeito é possível fazer valer cada detalhe registrado 
nesta pesquisa para que no certo momento possa servir como 
está sendo cada registro pesquisado quando saímos na busca da 
informação seja escrita, falada, imagética, além de poder 
desmistificar certas informações falsas.  

Podemos apontar com clareza os pioneiros de vários 
acontecimentos. Como também podemos argumentar e trazer 
fatos novos, indagações de concordância ou não, isso é o que faz 
a ciência. 

 
 
 
 
 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

230 

 
 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

231 

REGISTRANDO O 

NASCIMENTO DE UMA 

NOVA FILHA   
 

Destaca-se que “[...] todo indivíduo morto pode converter-
se em um objeto de memória e de identidade, tanto mais quando 
estiver distante no tempo” e “[...] a memória dos mortos é um 
recurso essencial para a identidade” (Candau, 2021, p. 143-145). 
Reforça Batista (2014, p. 43) que “[...] a identidade brota entre os 
túmulos da comunidade, mas floresce graças à promessa da 
ressurreição dos mortos”.  

É libertar toda uma história que permeia toda uma vida 
trazendo a um grupo ou até mesmo a um único ser toda uma 
trajetória possibilitando descobertas para certos mistérios 
embora não haja explicações para alguns mistérios ou que certas 
explicações permaneçam na imaginação. Segundo Ricoeur 
(2007, p. 27): “[...] a memória e a imaginação partilham o mesmo 
destino”, nos levam a compreensão de que a memória nos 
permite conhecer, sentir e imaginar. E “contar as histórias dos 
antepassados é também transmitir a força deles. Saber a 
tradição e estar protegido, fortalecido [...]” (Evaristo, 2022, p. 08) 

 Nascida no dia 18 de junho de 1922 no município de Bonito 
de Santa Fé, na Paraíba, Maria Barbosa de Souza foi apresentada 
na Figura 84, conhecida como Mãe Beata, filha do Sr. José Pedro 
da Silva e da Sra. Deolinda Maria da Conceição.  
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

232 

Figura 84 - Mãe Beata 

  
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Mãe Beata veio para João Pessoa ainda jovem e aqui 

firmou-se construindo sua família ao lado do senhor João 
Cândido de Souza (Pai João de Oxalá) filho do Sr. Cândido de 
Souza e da Sra. Joaquina Maria da Conceição, natural de 
Piancó/PB. Pai João faleceu aos 81 anos no dia 15 de julho de 
1996 nesta capital. Homem tranquilo, mas com pulso firme, 
relata à sua filha Eronilda Cabral (2022) que seu pai fez parte do 
cangaço de Lampião (cangaceiro brabo) deixado porque foi 
proibido, ou saia ou morria. E viveu com sua família em torno da 
religião e na religião tanto Pai João quanto Mãe Beata fizeram sua 
passagem. A Figura 85 mostra as certidões de óbito de Mãe Beata 
e Pai João. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

233 

Figura 85 - Certidões de óbito de Mãe Beata e Pai João  

 
Fonte: acervo pessoal de Eronilda Cabral (2022). 

 
Quanto ao falecimento de Mãe Beata, registra Silva, 

Oliveira e Rosa (2019) que foi em 02 de fevereiro, data que os 
autores acessam por meio de entrevista oral. Todavia, o atestado 
de óbito aponta que a data de falecimento foi dia 03 de março de 
1989. Para este estudo adotamos a data do documento oficial.  

Faleceu nesta capital vitimada por problemas de saúde e 
sepultada no Cemitério São José, situado no bairro de Cruz das 
Armas. Já em estado doentio, fez um pedido aos familiares, que 
sua lápide fosse em cova rasa, tendo sua vontade sido 
respeitada. Como traz a Figura 86.  

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

234 

Figura 86 - Registro do dia do sepultamento de Mãe Beata no cemitério 
São José 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
A Figura 87 expõe o santinho da missa de 1 ano celebrada 

em memória do falecimento de Mãe Beata. 
 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

235 

Figura 87 - Santinho da missa de 1 ano do seu falecimento de Mãe 
Beata (1990) 

 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Em 2021 sua lápide apresentada na Figura 88, além de 

apresentar algumas modificações permanece em cova rasa e 
nesse ano foi furtado de sua lápide o registro que identifica que 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

236 

naquele local foi sepultada Mãe Beata. Além de Mãe Beata, hoje 
estão sepultados no mesmo local seu esposo Pai João, sua filha 
Eurídice Barbosa e seu neto Elias Barbosa. 

 
Figura 88 - Lápide de Mãe Beata (2021) 

  
Fonte: acervo pessoal de Kaynara Barbosa. Registro do dia 17 de 

setembro de 2021. 
 

Pai João e Mãe Beata foram pais biológicos de duas 
meninas chamadas por Eurídice Barbosa de Souza nascida em 
João Pessoa/PB e falecida no dia 29 de outubro de 2007 aos seus 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

237 

69 anos de idade na mesma capital e de Eronilda de Souza Cabral 
natural de João Pessoa nascida no dia 26 de janeiro de 1941, 
colabora ativa desta pesquisa. Nos menciona Dona Eronilda 
Cabral (2022) que ela e sua irmã sempre tiveram uma infância 
boa e tranquila e que seus pais eram muito bons.   

A Figura 89 revela a felicidade que se encontram Mãe Beata 
e Pai João ao lado de suas duas filhas e de sua sobrinha Mãe 
Anália (in memoriam) da esquerda para a direita Mãe Eurídice88, 
Mãe Beata, Pai João, Mãe Anália89 e Eronilda. 
 
Figura 89 - Mãe Beata com suas filhas, seu marido e sua sobrinha (Mãe 

Anália) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
 

88 Mãe Eurídice iniciada na religião por Mãe Beata. 
89 Mãe Anália sobrinha de Pai João. Mãe de santo residente no Bairro do Varjão 
na cidade de João Pessoa/PB. Iniciada na religião por Mãe Beata e sobrinha de 
Pai João. Faleceu em 2021 devido ao Covid-19. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

238 

No decorrer de sua vida, Mãe Beata buscou viver para a 
família e a religião a qual preservava, cuidava e defendia. Foi uma 
mulher de muitas decisões, valente e rígida, características 
destacadas por Dona Eronilda Cabral, Mãe Ceiça, Mãe Marinalva, 
Mãe Silvinha, Anco Márcio e Mãe Karina.  

Muito cuidadosa e vaidosa, estava sempre 
bem vestida, com os cabelos tratados, de cor 
preta, eram lindos, lhe adornavam o rosto e 
vinha até a cintura (Mãe Ceiça, 2022). 

Cabelos longos e ondulados, unhas bem-
feitas e dona de casa (Mãe Karina, 2022). 

Ela fazia as coisas de casa, fazia tudo e 
colocava as filhas também para aprender 
(risos), mas sempre tinha alguém da 
umbanda assim para fazer, ajudar, ela foi 
uma boa mãe, sempre nos colocou para 
estudar, eu sempre fui mais preguiçosa, a 
Eurídice era mais ativa” (Eronilda Cabral, 
2022).  

Era uma mulher negra apesar de não ter escolarização 
formal, ela dominava bem a leitura e a escrita de forma 
autodidata. Relata Eronilda Cabral (20220): Mãe Beata não se 
profissionalizou, vivia da religião, mas estudou, ela lia muito e 
escrevia. Reforçando a fala de Dona Eronilda Cabral exponho que 
Mãe Beata sempre incentivou ao estudo como bem 
complementa Mãe Karina (2022) relata, 

Sempre fui motivada a estudar por ela que 
não permitia ficar em casa, não permitia 
faltar aula. E com voltar a esse tempo as 
lembranças me levam aos lanches que ela 
colocava na lancheira (biscoito com kisuk de 
laranja) e sempre havia alguém para me 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

239 

levar, buscar e cuidar de mim durante os 
quase 10 anos em sua companhia (Mãe 
Karina, 2022). 

Constata Evaristo (2022, p. 08) que “a memória e o relato 
da história se transformam em lição, explicando o mundo e 
orientando a vida”. Nesse sentido, entende-se que Mãe Beata 
compreendia a educação como um caminho a ser trilhado e sem 
abrir mão da religião, pode se dizer que ela via na educação uma 
preparação secular, uma forma de defesa do ser humano diante 
das críticas apresentadas pelas elites fazendo da educação a 
possibilidade de escolher seu próprio caminho (Freire, 1967). 
Pois Mãe Beata incentivava não só aos seus, mas a todos os que 
com ela conviviam e que dentro de casa como na religião, não 
tinha preconceito, tratava todos do mesmo jeito (Eronilda Cabral, 
2022), recebia todo mundo da mesma forma (Mãe Ceiça, 2022).  

Anco Márcio ainda reitera, o que relatou Mãe Ceiça (2022) 
que Mãe Beata “era muito vaidosa, se vestia muito bem e queria 
as coisas mais organizadas e queria que seus filhos tivessem 
uma boa apresentação” e que na parte religiosa, 

Em primeiro lugar destaca que o que 
escutava das pessoas mais velhas era o que 
ela tinha na mão o axé. A questão de ser 
certeira. Exemplo: Se entrasse para resolver 
alguma coisa ela resolvia. E entrava e sabia 
com propriedade o que fazer e onde ia chegar 
(Anco Márcio, 2022). 

Diante das informações colhidas sobre Mãe Beata em 
entrevistas todas reforçam o cuidado dela para com as pessoas, 
como ela tratava bem a todas(os) sem distinção, ela apenas 
acolhia. Na Figura 90 exibe Mãe Beata no seu terreiro em dia de 
toque de orixá realizando um ritual, utilizando a água e um ponto 
acesso (vela), mas esse segredo só a mesma poderia nos dizer. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

240 

Figura 90 - Mãe Beata em seu terreiro no dia de festa de santo 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Era uma sacerdotisa que acreditava no ser humano e tinha 

muita fé nos Orixás e nas entidades da Jurema Sagrada. Suas 
incorporações “as manifestações dela, tinha uma caboclinha 
chamada Ceci e Roberto90 elogiava muito, muito e muito. Roberto 
dizia que era impressionante a cabocla Ceci e das coisas que 
aconteciam” (Anco Márcio, 2022). A seguir na Figura 90 ilustra 
Mãe Beata incorporada dentro do quarto de Jurema. 

 
90 Conhecido como Pai Robertão de Iemanjá, era companheiro do Sr. Anco 
Márcio. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

241 

Figura 91 - Mãe Beata com seu penacho incorporada em seu quarto de 
Jurema 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Mãe Beata buscava na sua crença ser o que quisesse, lutou 

para ser ouvida e respeitada e não aceitava ser desrespeitada 
nem como cidadã e nem como religiosa. Ao responder sobre Mãe 
Beata, Anco Márcio (2022) diz que ela foi uma mulher:  

Respeitada, invejada pela figura dela porque 
ela era uma mulher que hoje a gente luta por 
esta questão da mulher negra, da 
representação e ela foi tudo numa época que 
nem se falava nisso. Mãe Beata era muito 
respeitada pela comunidade, pelos feitos e 
pela postura. Isso já ouvi de várias pessoas, 
inclusive da Bahia, que ela tinha postura de 
rainha. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

242 

Mãe Beata era muito bem assistida, bem 
recebida e reconhecida em todos os lugares 
que ia. Havia muitos filhos de santo 
independe de condições financeiras tinha do 
mais humilde a grandes políticos. Suas 
festas recebiam inúmeros visitantes, muitos 
dos políticos também seus filhos de santo 
que não participavam das festividades 
públicas, mas sempre ajudava quando 
necessitava e quando realizavam seus 
pedidos no particular. 

Famosíssima e que Mãe Beata pela parte do 
santo era respeitadíssima e atendia a alta 
sociedade que a Iemanjá dela era riquíssima. 
Roberto dizia assim que ela tinha um 
verdadeiro tesouro nos pés de Iemanjá. 
Muitas vezes as pessoas iam pagar as coisas, 
ela não recebia dinheiro, mas as pessoas 
davam presentes. 

Diz Mãe Karina (2022) que: 

Mãe Beata sabia conduzir sua vida pessoal 
da religiosa e sobre isso ela bem ensinava 
aos seus filhos e a mim como bisneta. 
Aprendi e levo no meu dia-a-dia a separar 
vida pessoal da vida religiosa. Deixo de lado 
algum problema com determinadas pessoas 
quando se trata do momento religioso Trato 
seja lá quem for da mesma maneira, mesmo 
aqueles iniciantes os quais chamamos de 
anbiãs91. Aprendi com minha bisa acolher 

 
91 Anbiãn – filhos iniciantes na religião.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

243 

independente de quem me procure e de 
quem busque saber ou aprender.  

Observa-se que Mãe Beata além de seu lugar de mãe de 
santo conceituada, era respeitada e procurada por diversas 
pessoas pois sabia acolher, cuidar, talvez essa tenha sido uma 
de suas maiores virtudes, o respeito ao ser humano.  

MÃE BEATA E SEU ESPAÇO SAGRADO  

Antes da liberação da umbanda em 1966 na cidade de João 
Pessoa/PB Mãe Beata já batia seus elús, tendo seu primeiro 
terreiro sido instalado no bairro do Cristo Redentor, próximo ao 
Departamento de Medicina Legal (IML) “era pequeno e o segundo 
já era maior, tinha muitos filhos de santo, era um casarão” (Mãe 
Ceiça, 2022).  

O segundo terreiro foi construído em 1971, na Rua Rangel 
Travassos, nº 1098, no Bairro do Rangel, momento em ela ergueu 
o casarão e firmou o seu terreiro, conforme revela a Figura 92, 
fachada do Terreiro.  

 
Figura 92 - Fachada do terreiro antes das mudanças realizada no 

prédio 

  
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

244 

O terreno em que se instalou era amplo possibilitando 
instalar, além de sua residência o terreiro, conforme assegurou 
Eronilda Cabral (2002) “Era um espaço bem arejado e 
organizado, era muito enfeitado, tinha gente pra zelar”. Com o 
passar do tempo Mãe Beata começa a fazer melhorias no terreiro 
como bem apresenta a Figura 93.  
 

Figura 93 - Fachada do terreiro no decorrer das mudanças 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
O terreiro passou por diversas mudanças para 

melhoramentos do prédio e acolhimento de quem buscava 
acolhida e/ou o prazer de estar naquele espaço. Ao passar de fora 
para dentro do espaço sagrado para Mãe Beata você já via do lado 
direito o cruzeiro como apresenta a Figura 94. 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

245 

Figura 94 - Mãe Beata fazendo um registro em frente ao cruzeiro 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Um pouco, mas ao lado, a casa dedicada ao Oxalá e entre 

a casa de Oxalá até chegar à casa onde permanecia os filhos(as) 
de santo que morava com ela e onde hospedava as pessoas que 
vinham visitar o terreiro, para participar de alguma festa 
comemorativa, alguma festividade entre essas duas construções 
continha plantas, ervas, árvores era um espaço bem verde e 
arborizado. 

Ao lado esquerdo de quem entrava para o terreiro tinha a 
casa do povo da rua (os exús e as pombas gira) e um beco que 
conduzia até o quarto da Jurema que ficava fora do casarão, mas 
ao mesmo tempo colada parede com parede do casarão mas 
tendo uma porta que dava passagem do terreiro para dentro da 
Jurema. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

246 

A porta do casarão era bem larga e assim que você entrava 
percebia uma de divisão feita em alvenaria chamado de 
subcorrente onde os visitantes permanecem em dias de festas. A 
Figura 95 mostra a subcorrente da qual ficavam as pessoas que 
iam assistir separados dos que iam participavam das giras.  

 
Figura 95 - Subcorrente 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
O lado direito dentro do terreiro tinha o quarto onde ela 

jogava os búzios, um outro quarto era destinado a secretaria do 
terreiro e o quarto ela dormia com sua bisneta Karina Ceci. Mais 
entre os anos de 1986 e 1987 o terreiro, não o casarão apenas o 
espaço onde realizava as giras (o salão) veio a cair e foi 
exatamente quando Mãe Beata, de mãos dada com a sua 
bisneta, retornava do lado de fora, onde de costume saia para 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

247 

receber o pão e ao chegar na sala do casarão, o salão veio abaixo 
e caiu, tornando-se necessário uma reforma forçada.  

A reforma trouxe algumas modificações no âmbito do 
terreiro, a exemplo da estátua de Iemanjá que ficava do lado 
esquerdo de quem entrava, foi transferida para o lado direito e 
colocada dentro de um repositório que continha água e peixes; 
os elús e os atabaques que ficavam do lado direito de quem 
entrava foram colocados ao lado oposto, no lugar antes ocupado 
pela estátua de Iemanjá.  

A Figura 96 exibe a estátua de iemanjá e o elú com o ogãn92 
nos lugares anteriores a alteração física em decorrência da 
reforma.  As mudanças, possivelmente, ocorreram em razão de 
Mãe Beata ter tido orientações de seu pai de santo quando 
passou a cultuar o Candomblé Angola depois de sua feitura, até 
porque percebe-se atabaques instrumentos utilizados no 
Candomblé.  

Figura 96 - Estátua de Iemanjá, ogãn e elú 

  
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
92 Ogãn – pessoa que toca o elú e atabaque.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

248 

Confirma Anco Márcio (2022) que o terreiro tinha: 

A estrutura é dos que vi na Bahia, das casas 
que eu conheci. Ela tinha uma doutrina não 
muito do que eu vi na Bahia e no Rio de 
Janeiro, um barracão imponente, com roncó, 
fundamentos tudo em seu devido lugar. Me 
chamou atenção a questão da cozinha 
grande, a questão de tudo ser separado. 

Percebe-se que Mãe Beata fez, na prática a junção 
umbanda e Candomblé, mas continuou com a cultuar a 
umbanda porque seus filhos(as) de santo devido os cânticos 
serem em iorubá seus filhos(as) já acostumados com a umbanda 
tinham dificuldades em adaptar-se. Mãe Beata continuou a 
realizar os toques na umbanda, mais os rituais de iniciação, os 
segredos no santo eram realizados no Candomblé. Diz Batista 
(2014) que, 

[...] os integrantes do candomblé utilizam 
pouco as palavras em línguas africanas, 
variando de nação para nação (Angola, Jejê e 
Ketu). A língua é mais um símbolo dos rituais, 
ou na maior parte deles, visto que as cantigas 
são entoadas nessas línguas demarcando a 
fronteira de pertencimento (Batista, 2014, p. 
41). 

Ainda percorrendo os meandros do casarão saindo do 
terreiro adentramos na sala de TV e nesse mesmo espaço ao lado 
direito havia uma porta onde ficava o peji 93 local que tinha seus 

 
93 Peji – santuário, quarto sagrado onde encontram os orixás e todos os objetos 
a eles pertencentes. Roncó para alguns. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

249 

ótas 94 e suas imagens de santo ainda dentro do peji tinha o quarto 
onde os filhos(as) de santo ficavam em seu recolhimento 
religioso.  

A Figura 97 mostra Mãe beata dentro do seu peji do orixá, 
espaço que poucas pessoas podiam e podem entrar, é preciso 
ser autorizado a entrada, pois trata-se de um lugar sagrado. 

 
Figura 97 - Mãe Beata dentro de seu peji 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Saindo da sala e entramos na cozinha ao lado esquerdo 

tinha uma dispensa com tamanho bem favorável, uma mesa de 
mais de dois metros e vários bancos lembro que o meu banco era 
pintado na cor azul. Ao sair da cozinha tinha uma área coberta 
onde ficava o fogão a lenha onde era preparada o ageum95 servido 
ao final dos toques seja do santo como na Jurema.  

 
94 Otá - são as pedras preparadas onde são postas as mengas e onde se prepara 
as obrigações para os orixás. 
95 Ageum - nome dado a comida religiosa ofertada no fim dos toques. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

250 

A Figura 98 mostra Mãe Beata sentada servindo o ageum 
que é colocado em aguidas96 de barro e colocadas sobre uma 
esteira97 estendida no chão. Há terreiros que utilizam bacias de 
ágata 98e servido aos visitantes e aos filhos de santo. 
 

Figura 98 - Mãe Beata servindo o ageum e suas filhas de santo 
distribuindo 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Pensar no espaço sagrado é pensar nas giras, nos toques, 

nas realizações ocorridas neste espaço até hoje conhecido como 
o Casarão de Mãe Beata. Suas festas reuniam muitas pessoas 
tanto como filhos(as) de santo, como visitantes e simpatizantes, 
como descreve Anco Márcio (2022) que “as festas eram muito 
bonitas e fartas”, que assistiu algumas festas e a “gira muito 
alegre, muita vibração e que os ogãns respondiam bem. Fiquei 

 
96 Aguida – recipiente redondo feito de barro.  
97 Esteira – feita de palha, é também utilizada para deitar. 
98 Bacia de ágata – serve para o preparo das comidas, como também são usadas 
para servir a comida, preparar banhos entre outras finalidades religiosas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

251 

encantado”. Ainda chegou a participar de uma festa: “Eu 
participei da última gira se eu não me engano uma festa de Xangô, 
e logo em seguida não sei precisar o tempo que a cumeeira99 caiu 
mais foi logo em seguida”. São detalhes que sincronizam com 
detalhes de outros relatos, isso mostra o fervor e a dinâmica que 
tem a memória quando são disparados os gatilhos que nos 
trazem as lembranças.  

A Figura 99 destaca um toque dedicado aos orixás São 
Cosme e São Damião. 
 
Figura 99 - Toque dedicado aos Orixás Cosme e Damião (Erês/Ibejis) e 

Mãe Beata organizando a gira com as crianças 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

Além dos toques realizados no terreiro, Mãe Beata 
realizava carreatas para celebrar o Orixá Oxum (Nossa Senhora 
do Carmo) nas margens de um rio e para o Orixá Iemanjá (Nossa 

 
99 Cumeeira - parte superior do telhado.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

252 

Senhora da Conceição) a dona de seu Ori na praia, locais 
sagrados para os praticantes da religião. Esses são mais um dos 
momentos de louvação em que todos podem levar suas 
oferendas, fazer seus pedidos e agradecer por tudo. E dessas 
oferendas temos os cestos enfeitados de flores, rosas e enfeites 
nas cores que representam o orixá. Nestes cestos todos(as) 
podem colocar seu presente seja um perfume, um sabonete, 
inserir algo para pagar uma promessa feita e os cestos para Oxum 
são entregues em águas doces (rios) e para Iemanjá nas águas 
salgadas (praia). Eram fretados ônibus para poder levar quem 
desejasse participar do ritual. A carreata saia em comboio e com 
as imagens das santas em andor, porém as festas eram 
realizadas nos meses de julho e dezembro. Mas após a feitura da 
Mãe Beata no Candomblé a mesma passou a celebrar, a festejar 
Mãe Iemanjá no dia 02 de fevereiro como é festejado na Bahia e 
não mais no dia 08 de dezembro.  

Uma outra curiosidade de Mãe Beata que ela levava 
oferendas para Iemanjá também no dia 01 de janeiro de cada 
ano, conforme Mãe Silvinha (2022): ela levava as oferendas nesse 
dia pois dizia que tinha que iniciar o ano pedindo coisas boas. 

A Figura 100 mostra Mãe Beata ofertando as cestas 
dedicadas a Oxum. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

253 

Figura 100 - Mãe Beata e seus filhos(as) de santo levando a cesta do 
orixá Oxum para festejar nas margens do rio Gramame em João Pessoa 

 

   
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Na Figura 101 mostra as cestas dedicadas a Iemanjá. 

 
 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

254 

Figura 101 - Mãe Beata com seus filhos(as) de santo na carreata com a 
estátua de Iemanjá seguindo a praia para festejar a santa e depositar 

nas águas no mar as oferendas 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Mãe Beata tinha o sorriso estampado no rosto além de 

sentir-se realizada diante de sua fé, assim nos presenteia o 
registro de Mãe Beata na Figura 102. 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

255 

Figura 102 - Mãe Beata com seu sorriso e trajada com seu axó e com 
as suas guias100 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Diante de tantas informações obtidas quando visualizados 

os registros, quando manuseadas as notas de jornais, por parte 
das entrevistas e a partir da convivência da pesquisadora com o 
objeto investigado remete o prazer desta escrita. E ao registrar os 
pontos das narrativas nos permite sentir internamente uma 
satisfação por registrar a trajetória de Mãe Beata e o percurso da 

 
100 Guias – colar para ser usado no pescoço, representa um orixá, serve de 
proteção, varia de cor, de acordo com o santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

256 

umbanda, da jurema e do candomblé na cidade de João 
Pessoa/PB. 

Destacamos passagens das narrativas que nos 
proporcionaram nos sentirmos próximos a Mãe Beata. É 
admirável como os(as) entrevistados(as) falam sobre Mãe Beata: 

Mãe Ceiça (2022) relata: 

Que admirava seu sorriso, podia tá como 
fosse ria logo. Tinha luz nesse riso dela, 
parece que os risos e os olhos falavam bem-
vinda, chegue, sempre recepcionando, 
coração bom.  [...] meu enteado frequentava 
lá não tinha hora para chegar. 

Diz Mãe Karina (2022) que: 

A casa, o terreiro eram carregado de boas 
energias e vibrações positivas, todos(as) 
envolvidos neste momento tinham suas 
responsabilidades e funções ninguém ficava 
parado mas havia limitações nem todo(as) 
podiam fazer, pegar em tudo pois há uma 
hierarquia e quem pode fazer determinados 
serviços. Dentro de um terreiro temos o Pai e 
a Mãe Pequena101.  O responsável para cuidar 
da casa dos exús e das Pomba giras, temos a 
iabassê é quem cuida da comida e da 
cozinha do santo entre tantas outras 
funções.  

Comunica Anco Márcio (2022) que seu companheiro Pai 
Robertão dizia, 

 
101 Mãe pequena -  é a pessoa que na ausência do pai e mãe de santo assume o 
comando do terreiro. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

257 

Que eles viviam como uma roça mesmo. 
Quando iam pra lá não era dias, era 
semanas. Quando tinha obrigações era 
meses. Quando ela dizia ninguém sai, 
ninguém saia, ficava lá dentro. Seu João 
quando demorava pra trazer o mantimento, a 
ração como a gente chama, o rancho e ela 
dizia não é pra esperar aqui e isso me 
chamou muito atenção, parecia uma coisa, 
uma roça isolada que a gente nem vê, mas 
uma roça de origem. 

Mãe Beata tinha uma organização e pessoas de sua 
confiança como Pai Robertão, Afonso Araújo (Pai Afonso) e José 
Carlos (Pai Zé Carlos). A Figura 103 apresenta Pai Robertão, Pai 
Afonso e Pai Zé Carlos chamado carinhosamente de Zé.  

 
Figura 103 - Pai Robertão; Mãe Beata na praia por trás Pai Afonso; Mãe 

Beata e ao seu lado direito Pai José Carlos (Zé) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

258 

Mãe Karina (2022) reforça as falas dos demais depoentes 
quando afirma que: 

Mãe Beata gostava de organização e que 
cada um pudesse ter seu lugar em seu 
espaço sagrado assim não ocorria 
desavenças, competitividade e sim respeito. 
Ela confiava em Roberto, Afonso e Zé. E que 
haviam outras pessoas que vó confiava 
também falo com propriedade deles três por 
que vieram na lembrança. Lembro que tinha 
a vizinha também a Maria, o meu padrinho de 
Jurema chamado de Capitão Hamilton, ele 
era do corpo de bombeiros (aqui mesmo de 
João Pessoa e que confiava também em 
mainha e na minha avó Eurídice 
principalmente quando entregava os toques 
para que elas dessem segmentos. A minha 
avó para cantar e direcionar os filhos de 
santo, mainha para dar apoio as pessoas 
principalmente que se manifestavam na 
subcorrente. É chamo vó Biata, mas ela é 
minha bisavó a chamo de Biata mesmo com 
a vogal I, pois foi assim que cresci a 
chamado. 

Mãe Ceiça (2022) relata que Mãe Beata,  

Cobrava mas sempre estava ali chamando o 
filho, aconselhando, conversando, 
procurando entender mais sempre 
respeitando os horários de terreiro, 
respeitando o irmão. Mãe Beata passava a 
mãe deixe o bichinho, deixe fulano de tal 
porque chegou agora minha filha, Iemanjá 
né…   



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

259 

A forma com que as falas descrevem Mãe Beata dá a sentir 
a força que tinha a sacerdotisa, a mãe de santo, a esposa, a 
amiga e através da escuta e da vivência dentro do seu lugar 
sagrado fez diferença e hoje é refletida nas ações de seus filhos 
de santo, como também a quem teve o privilégio de conviver com 
ela. 

UMBANDA E CANDOMBLÉ: UNIDAS 

EM UM SÓ ESPAÇO: ÉPA BABÁ! 102 

 
Pombinho branco  

Que voou, voou 
Aos pés de Orixalá 

Oxaguiãn daí me felicidade 
Para os seus filhos 

Meu Pai Oxalá 
 

Épa bàbá é saudar o criador da humanidade Orixalá103, o 
Deus Supremo, senhor da criação. O mesmo que Olorum e 
Orumilá. Em algumas nações é confundido com Oxalá”104 
considerado “[...] filho do Altíssimo. Corresponde a Jesus Cristo, 
o filho de Deus [...]” (Souza, 1964, p. 75).  

No sincretismo Orixalá é considerado Deus e Oxalá o filho 
de Deus. As ferramentas vão depender da falange se é o 
Oxaguiãn105 ou Oxalufãn106; A cor e o dia da semana são os 

 
102 Épa bàbá - saudação ao Orixá Oxalá - significa obrigado Pai, é o Orixá da paz, 
é o pai maior nas nações das religiões de tradição de matrizes africanas. 
103 Orixalá - Pai eterno.  
104 Oxalá - considerado o filho do Pai Eterno. 
105 Oxaguiãn - é considerado o Oxalá mais velho. 
106 Oxalufãn - é considerado o Oxalá mais novo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

260 

mesmos para ambos; As paramentas também vão depender da 
falange.  

Logo envolvemos o orixá considerado o Pai de todos, o pai 
da criação, com o quesito da junção que fez Mãe Beata quando 
agregou o Candomblé Angola com a qual já praticava que era a 
Umbanda e a Jurema.  

Mãe Beata realizou ações e para que isso ocorresse passou 
por obstáculos difíceis que transcenderam limites, um deles foi 
quando apresentou o Candomblé Angola que “[...] legitimou 
desde cedo o culto dos caboclos brasileiros, que além de se 
constituir como rito independente, foi também incorporado lá 
pelos anos 30 e 40 do século XX por casas nagôs [...]” (Prandi, 
1991, p. 20). E assim legitima o Candomblé Angola na cidade de 
João Pessoa/PB através de sua iniciação realizada no dia 25 de 
fevereiro de 1973 pelas mãos do pai de santo vindo da Bahia, Pai 
Cecílio. 

A Figura 104 nos apresenta o momento da entrega da 
peneira contendo artefatos que foram usados no decorrer de sua 
obrigação107. Ao seu lado direito Pai Cecílio, ao seu lado esquerdo 
sua Mãe de santo Dona Carmita e seu esposo Pai João de Oxalá 
entre filhos de santo e visitantes. 

 
  

 
107 Obrigação – significa feitura, ser iniciado no santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

261 

Figura 104 - Mãe Beata no trono recebendo as paramentas utilizadas 
em seu recolhimento para o orixá por seu pai de santo Cecílio (1973) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Com essas iniciativas firma o Candomblé Angola na cidade 

de João Pessoa, graças a sua determinação, coragem e garra sob 
a orientação de seus orixás e entidades da jurema. Mas antes de 
se entregar ao Candomblé, conforme menciona Anco Márcio 
(2022) ao reproduzir as informações que escutara de Roberto, 

Que ela teve conhecimento com o pessoal de 
Pai Adão [Recife]. Ela foi no sitio conheceu 
algumas pessoas e ela furou roncó108. Teve 
coisa… ela disse a Roberto que ela era muito 
perspectiva. Aliás, como a gente acha que as 
filhas de Iemanjá é muito viva, tem um sexto 
sentido incrível. Se eu não me engano se 

 
108 Furar roncó - deixar o quarto de santo, estando em preparação para alguma 
obrigação. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

262 

quiserem diminuir ela ou fazer alguma coisa 
que ela não concordou ela viu e disse epa. 
Ela tinha conhecimento de fundamento. 
Mário Miranda ia na casa dela. Roberto dizia 
que para ela chegar na Bahia, ela tomou 
informações e foi procurar alguém para 
acompanhar ela e se reconhecer naquele 
axé… ela se arrumou toda e disse eu vou 
resolver minhas coisas do santo e quando 
chegou ela se entendeu muito bem com 
Padrinho Cecílio (era como eles chamavam). 
Ele abriu o jogo e enfim acatou a casa e 
quando ele chegou encontrou a casa (dela) 
com toda a estrutura. 

Mãe Ceiça (2022) declarou que Mãe Beata, apesar de feita 
no Candomblé, continuou cultuando a umbanda: 
 

A renovação, mas ela não cultuou o santo 
que ela tocava, mas ela aprendeu muita 
coisa nos cânticos, nas danças tudinho. E eu 
acho devido ela ser feita com Cecílio ela deu 
um renome a ela porque ninguém da Paraíba 
tinha sido feito por um baiano, entendeu?  
 

São fatos e acontecimentos que revelam momentos de 
enfrentamento marcados em razão de um período de repressões 
políticas, ideológicas, religiosas entre tantos outros fatores.  

Conhecer essa trajetória é seguir o caminhar religioso em 
João Pessoa/PB, é orientar os que desejam conhecer a história de 
seu início e entender o nosso agora pois “[...] os indivíduos 
buscam a informação para responder às suas necessidades e 
inquietações” (Galdino, 2015, p. 29). Um desses momentos de 
caminhar religioso se apresenta na Figura 105 quando mostra os 
instrumentos utilizados na Umbanda e no candomblé que são 
importantes e essenciais para o momento de celebrações que 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

263 

são os elús109 e os atabaques. O elú ou Ilú é um tambor pequeno 
encourado de ambos os lados, preso a hastes de ferro e madeira. 
Nele amarra-se um pano branco enquanto o atabaque, 
instrumento de maior porte, é ornado com o pano nas cores 
branco e vermelho. Em ambos o som grave, médio e agudo é 
repercutido pelas mãos ágeis do Ogã, de predominância 
masculina. 
 

Figura 105 - Festa na praia o elú e o atabaque se juntam 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Mas o que levou Mãe Beata a cultuar o Candomblé Angola? 

Pronúncia Prandi (1991) que entre os anos 1960 e 1970 ocorreu 
uma movimentação dos sacerdotes(as) a se filiarem ao Angola 

 
109 Geralmente o elú é usado na Umbanda tendendo o atabaque a ser usado em 
um único ritual específico, a saída que representa o orixá Ossanhã, e o 
atabaque é usado sempre no Candomblé. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

264 

por ser mais próximo da Umbanda. Mas explica também que um 
dos motivos para realizar essa passagem de uma tradição para 
outra que pais e mães de santo abandona a umbanda e se insere 
no Candomblé por atribuir-se ao desejo de uma entidade 
espiritual e dela se tem a orientação para realizar a passagem e 
que no geral os sacerdotes(as) tem como sinal a doença.  

Mãe Beata consegue fazer história através de seus feitos e 
conquistas, dar visibilidade a essa trajetória é uma forma de 
agradecimento, buscando não ser a melhor, mas sim através de 
seus feitos registrar que os umbandistas, candomblecistas e 
juremeiros também podem ser e fazer realizações como 
qualquer outra tradição religiosa. A Umbanda e o Candomblé são 
duas tradições diferentes, com a finalidade do bem comum, 
tratar e assistir a espiritualidade dos integrantes. 
 

O IR E VIR: O PRECONCEITO E A 

CARIDADE  

 
Já apresentamos outras perseguições e frustrações 

ocorridas e que marcaram tanto a vida de Mãe Beata como a 
própria religião que ela cultuava. Mas Silva, Oliveira e Rosa 
trazem (2019, p. 152) em seu artigo - Memórias in memoriam: 
Mãe Beata e o nascimento do Candomblé Angola na Paraíba traz 
testemunhos de filhos de santo de Mãe Beata, como os de Pai 
Robertão e Mãe Anália relatando que “o esposo [referindo-se a 
Mãe Beata], certa vez, chegou a interná-la como louca por causa 
do grande número de entidades espirituais que se manifestavam 
através dela”. Expõe Mãe Ceiça (2022) que “quando Mãe Beata 
teve cobrança do santo, fez sua renovação, ficou doente e bem 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

265 

obsediada110, ficou bem aluada fazendo roupa, desmanchando 
roupa, até seu esposo chegar a interná-la, sei dessa história”. 

Informações sobre este episódio acrescenta Mãe Silvinha 
(2022):  

Eu escutei na época que ele havia internado 
ela por conta do espiritismo, [20?], só que ele 
não entendia. Muita gente ainda hoje passa 
por isso, por não aceitar a religião. Há 
pessoas com depressão, mas sem ser e pela 
falta de entendimento e as vezes por não 
querer aceitar que seja um problema 
espiritual não procura ajuda. Tem pessoas 
que acham que o espiritismo é um bicho de 
sete cabeças mais não é, simplesmente é a 
realidade do mundo. Há situações que só a 
religião cura, sabemos que medicina tem a 
medicação com uso de remédios 
controlados e isso você se vicia e termina 
ficando doente, sem aceitar que seja um 
problema espiritual. Aqui tinha um lugar em 
Cruz das Armas, onde os terreiros iam pra lá 
para fazer preces por conta da loucura, 
muitos não era louco, e sim devido a 
mediunidade que era grande demais e por 
não saber o que era, pirava. Ouvia sempre de 
minha mãe quando ia que lá colocavam 
camisa de força, dava medicação, mas não 
melhoravam e alguns deles se sentiam 
melhores quando recebiam passes, as mães 
e pais de santo faziam suas preces, reuniões, 
mesa branca, fazia nos doentes e aqueles 

 
110 Obsediada – para os umbandistas são pessoas que estão possuídas por 
espíritos obsessores. São espíritos que fazem com que a pessoa obsediada 
tenham momentos aparentemente de loucuras, que fazem coisas fora de seu 
normal e para quem não entende considera essas pessoas como loucas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

266 

que o problema era espiritual se 
recuperavam, saia rápido. Aqueles que não 
era problema espiritual era diferente. Uns 
tinham problemas mais fortes, mas a família 
não queira aceitar. 

Com isso pode-se pensar na visão que parte da sociedade 
sobre questões religiosas, especialmente às que se referem a 
mediunidade. Ao incorporar uma entidade, logo afirmavam ser 
traços de loucura, negando uma possível possibilidade 
espiritual, silenciando o verdadeiro significado diante das 
incorporações e das obsessões. 

Então vamos falar de cura espiritual e os “[...] diversos 
desafios se apresentam ao povo de santo [...]” (Batista, 2014, p. 
96). Nesse desafio é possível aprender através da sabedoria, ser 
resistente. Anco Márcio (2022) ao ser questionado sobre o fato 
nos diz: 

Estou arrepiado, eu não vou entrar em 
detalhes, sinceramente falando porque não 
vou entrar nas coisas de fábulas pra depois 
não dizer não é isso. Eu tô falando de uma 
realidade de pessoas que eu convivi com 
quase 90 anos que diziam e comentavam 
entre si, feitos. E de pessoas que entraram na 
questão da cura espiritual. Que entraram 
numa situação às vezes loucas 
completamente amarradas eles contavam 
assim. Mãe Anália e Roberto diziam que 
pessoas vinham amarradas, agressivas, 
completamente transtornadas, 
cientificamente falando estava louca. Para 
eles (os que fazem parte da religião) era um 
grau de obsessão, grandes pessoas essa de 
relevante importância daqui de dentro do 
estado que saíram e levaram suas vidas 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

267 

normais, casaram-se e viveram felizes, 
ficando na religião ou não mas foram 
curadas ali.  

De modo que não pode reduzir ou relativizar a sensibilidade 
espiritual com problemas psicológicos e que não são 
descobertos e nem resolvido pelo casaco branco111. Para muitos 
que ignoram e não acreditam considerando as pessoas como 
loucas. Para nós praticantes da religião afro-indígena sabemos 
que há casos que ocorre decorrente a uma obsessão, presença 
de eguns112 que procuram estar próximos de entes queridos 
pensando que estão fazendo bem, como há também 
eguns/obsessores perturbados, indisciplinados que não aceitam 
sua realidade. 

A Figura 106, revela traços de um momento de 
incorporação na praia quando Mãe Beata festejava a festa de 
Iemanjá, fato que ocorre sempre nos médiuns que incorporam. 
Esse fato ocorreu na frente não só dos praticantes e sim de quem 
estava ali presente. E para quem não conhece pode chegar a se 
assustar com o ocorrido. Mãe Silvinha (a direita) ajudando a 
levantar a filha de santo com ajuda do público que estava 
assistindo a gira. 

O Jornal A União (1973) tem como reportagem a “Umbanda 
condenada por um vereador protestante” destacando o 
comportamento de vereador que condenou a umbanda por ser 
uma religião primitiva e fruto da ignorância e de distúrbios 
psíquicos das pessoas. Fazendo com que o vereador José 
Faustino deixasse momentaneamente de lado os problemas da 
Câmara Municipal, em troca de uma preocupação condizente 
com a sua atividade de pastor protestante: a salvação do Mundo. 

 
111 Casaco Branco – termo adotado pelas entidades quando se referem aos 
médicos. 
112 Eguns - é uma denominação referente às almas de pessoas falecidas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

268 

Fim dos tempos - como primeiros sinais do fim dos tempos, “que 
se iniciará nos próximos 10 anos” apontou José Faustino as 
minissaias, os rapazes cabeludos e o aparecimento dos 
"Hippies”.  

 
Figura 106 - Praticante incorporando na festa na praia 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
A fala expressa pelo vereador na década de 70 do século 

XX, parece não se distanciar de práticas ainda vigentes em pleno 
Século XXI, apesar de ter garantido na constituição federal a 
laicidade do estado e a liberdade do culto religioso. Muito pelo 
contrário discursos de intolerância religiosa tem se ampliado, 
sobretudo no período de 2020 a janeiro de 2023. 

Por outro lado, observa-se na Figura 107, nota do Jornal A 
União de 26 de outubro de 1973, referente à condenação de um 
vereador protestante por referir-se a Umbanda como religião 
primitiva e que para a salvação caberá a religião cristã. 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

269 

Figura 107 - Reportagem - que refere a condenação de um vereador 
protestante - Jornal A União (26 de outubro de 1973) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Além do fato em destaque Mãe Silvinha (2022) revela que, 

“pais e mães de santo eram solicitados sempre a dar passes aos 
doentes do Manicômio situado no bairro de Cruz das Armas”, 
com isso dá a entender que apesar das duras e injustas críticas, 
os sacerdotes e sacerdotisas, eram solicitado/as para ajudar 
quem necessitava.  

Os pais e mães de santo eram vistos como pessoas que 
tinham problemas e que era necessário comprovar através de 
exames de sanidade, sua perfeita saúde mental como bem 
descreve a nota do Jornal Correio da Paraíba datada de 1962 e 
apresentada na Figura 108. É apresentado um curioso projeto de 
lei apresentado na Assembleia Legislativa, pelo deputado federal 
Joacil de Brito Pereira representante udenista que procurou 
subordinar a federação dos terreiros de umbanda e demais 
cultos anexos do estado da Paraíba o exercício e funcionamento 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

270 

dos mesmos cultos, em todo o território paraibano. O projeto 
conta com 5 artigos, no qual um destaca que os responsáveis 
pelo funcionamento “terreiros” ficam sujeitos à prova de 
idoneidade moral e o exame psiquiátrico, em que seja 
constatada sua perfeita saúde mental. 

 
Figura 108 - Mostra os cinco artigos que os terreiros deveriam cumprir 

para poder funcionar (14 de fevereiro de 1962) 

 
Fonte: acervo IHGP. 

 
Contudo, percebe-se o preconceito instituído, pois as 

regras não se estabeleciam para outras religiões. Essa parece ser 
uma forma de controle e vigilância ao desconhecido, o poder de 
se impor como uma autoridade, deflagrando as práticas 
religiosas da ‘macumba e dos xangôs’ como eram denominados 
por pessoas que não conhecia as religiões tidas como diferentes 
que eram a umbanda e a jurema.  

Fato ocorrido em época em que as perseguições policiais 
tinham o poder de impor o seu autoritarismo e os praticantes das 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

271 

religiões afro sentiam-se retraídos, com medo de perseguições. 
Até hoje religiões de matrizes africanas são denominadas por 
muitas pessoas como catimbó, macumba, terreiros de feitiços e 
xangô.  

Sabemos que os pais e mães de santo muitos(as) foram 
considerados como loucos(as). Mas mesmo sendo 
considerados(as) loucos(as) por quem desconsiderava as 
práticas afro-indígena como religião, estes eram convidados a 
assistir pacientes em espaço que tinha pessoas 
consideradas(os) como pacientes com transtornos mentais.  

A Figura 109, nos expõem que a Federação dos Cultos 
Africanos da Paraíba recebeu um documento em que solicita que 
todos os representantes sacerdotais da umbanda no Estado 
sejam reconhecidos pelo Ministérios da Saúde e da Justiça a 
atuarem em nos hospitais assistindo doentes portadores de 
males espirituais. E a circular divulgada pela Sociedade Instituto 
Sanatório Espiritual do Brasil concede não só aos sacerdotes de 
paraibanos, mas a todos do Brasil. 

 
Figura 109 - Reportagem: “Umbanda vai assistir pacientes” - Jornal A 

União (09 de julho de 1976) 

 
Fonte: acervo IHGP. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

272 

A Federação dos cultos Africanos da Paraíba 
recebeu circular da Sociedade Instituto 
Sanatório Espiritual do Brasil, solicitando a 
remessa de fichas pessoais de todos os 
representantes sacerdotes da umbanda 
neste Estado para que sejam reconhecidos 
pelo Ministério da Saúde e da Justiça com os 
quais, a entidade firmou convênio.  O órgão 
foi fundado especificamente para coordenar 
os diversos cultos afro-brasileiros do país e 
representar suas entidades junto aos órgãos 
públicos. O convênio celebrado com o 
Ministério da Saúde estabelece que os 
babalorixás e as ialorixás de todo o Brasil 
passarão a atuar nos hospitais, assistindo os 
doentes portadores de males espirituais.  

Alguns babalorixá e ialorixás foram solicitados a fazer 
visitas ao hospital psiquiátrico localizado na Avenida Cruz das 
Armas para fazer giras, rezas e dar passes como bem alega Mãe 
Marinalva (2022) uma das solicitadas para essa missão.  

A Figura 110, mostra a fachada do Instituto Psiquiátrico da 
Paraíba, hospital situado na Avenida Cruz das Armas, nº 104, 
local onde se efetivou o acompanhamento espiritual com/dos 
pacientes. 

A Redação Brasil de Fato, em 24 de abril de 2019 às 13:30h, 
fez uma reportagem sobre o fechamento do antigo instituto 
Psiquiátrico da Paraíba “após constatações de tortura e maus 
tratos” uma vez que esta instituição médica teve uma avaliação 
considerada “péssima” pelo governo” (Brasil de Fato, 2019). A 
notícia do fechamento veio da Coordenação Estadual de Saúde 
Mental, órgão ligado à Secretaria de Saúde da Paraíba (SES-PB). 

 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

273 

Figura 110 - Fachada do antigo Instituto Psiquiátrico da Paraíba (2023) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora (2023). 

 
O hospital, portanto, foi fechado e seu prédio em 

abandono. Nesse viés percebe se que se ponderou por muitos 
anos esse olhar sobre as ações vistas sobre os praticantes das 
religiões afro-indígena quando eram incorporadas ou até mesmo 
quando estavam obsediadas e isso não distingue em ser 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

274 

praticante ou não. Qualquer pessoa pode encontrar-se nesse 
estado. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

275 

ESCREVIVÊNC IA DAS 

MEMÓRIAS: ela, eu e 

outras(os): Atotô! 113 
 

Ao se lembrar de algo, alguém se lembra de 
si (Ricoeur, 2007, p. 107). 

Pronunciar o orixá Obaluaê que para alguns é o mesmo que 
Omulu é pensar onde ele atua. Atua nos cemitérios e nas igrejas. 
É o orixá da peste e das doenças, é representado por São Lázaro, 
São Roque e São Bartolomeu. Sua ferramenta é um xarará e a 
roupa feita de palha da costa que cobre todo o corpo. Reunir o 
orixá Obaluaê a representar ela, eu e outras (os) é pensar no 
cuidado que temos em querer cuidar das feridas encontradas no 
corpo de São Lázaro, o protetor dos animais114. Dia da semana 
segunda-feira. Suas cores são marrons e branca. Tem como 
representatividade de oferecimento a pipoca.  

Desse modo é pensar no cuidado que temos sobre como 
narrar a trajetória das práticas de Mãe Beata associando-as às 
nossas próprias práticas e de outras mulheres que também 
vivenciaram e vivenciam a religião de matriz afro-indígena.  

E falar sobre as práticas e sobre Mãe Beata é pensar na 
influência que ela teve na história de outras(os). É pensar no 
tratamento ao observar as narrativas colhidas nas entrevistas, 

 
113 Atotô - saudação a Obaluaê e Omulu - significa silêncio, pedido de licença. 
Em algumas nações é o mesmo que Omulu.  
114 Xarará - objeto feito de palha da costa. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

276 

sendo indispensável deixar de lado o pensar no cuidado quando 
tratam de trajetórias das pessoas que já fizeram sua passagem115 
pois “[...] as pessoas morrem, mas não morrem, continuam nas 
outras”. (Evaristo, 2017, p.111). 

Logo vem à mente o que Mãe Beata fazia para com as 
pessoas. Nas narrativas todos os entrevistados e entrevistadas 
relembram como Mãe Beata era acolhedora e generosa, porém 
firme, independente de quem quer que fosse. Uma mulher que 
acolhia quem precisasse e pedisse ajuda.  

Pensar em seus feitos nos leva a imaginar como seria se ela 
ainda estivesse materialmente neste século, atacado pelo 
leviatã Sanitário da Covid 19, tempo esse em que as pessoas 
ainda estão em busca de seu encontro e em busca de melhorias.  

Mãe Ceiça de Oxum (2022) ao ser interrogada sobre Mãe 
Beata, afirma: 

Era muito respeitada por ser uma mãe de 
santo bem renomada né, com um alto 
conhecimento e ter um pouco da história, do 
fuxico, o enredo do povo da Bahia/Salvador. 
E outra coisa as entidades de Mãe Beata 
tinha muita entidade africana, entendeu. Ela 
tinha aquele rostinho moreninho assim, 
redondinho sabe, quando ela ria era uma 
preta africana, cabelo preto assim com 
aquelas ondinhas, era muito bonita Mãe 
Beata. 

Mãe Marinalva de Ogum (2022) reitera o entendimento de 
Mãe Ceiça e acrescenta: 

 
115 Passagem - na umbanda significa quando a pessoa morre, se transporta do 
mundo material para o mundo espiritual. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

277 

Ela era uma ialorixá que do jeito que recebia 
um, recebia a todos. Isso era um cego, um 
aleijado, aqueles que pedisse recebia, 
colocava pra dentro o que podia fazer fazia. 
Era uma iá116 que zelava muito pelos Orixás e 
ajudava muito as pessoas, cuidava, 
trabalhava. Uma pessoa chegava lá doente 
se fosse possível dava a vida pra curar as 
pessoas. Foi uma das grandes ialorixás, uma 
das primeiras, posso dizer uma das mais 
importantes. 

Mãe Silvia de Xangô (2022), esta que teve uma vivência 
ainda mais próxima com Mãe Beata, afirmou: 

Mãe Beata, ela sempre ajudava o próximo, 
acolhia aquele que precisava, não voltava, ali 
mesmo ficava. Ajudava no que podia. Ela 
pagava essas pessoas não era porque 
estavam lá, não porque ela estava ajudando 
que ela não pagaria não. Ta precisando 
trabalhar então sua função é essa, a sua 
aquela. Chegava o final do mês, tá aqui seu 
pagamento, mesmo sabendo que estava 
acolhido, ajudava das duas formas. Isso na 
casa dela, fora os que chegavam e ela 
ajudava com uma prece, uma reza. Ela 
pagava o INSS das pessoas que ela acolhia 
pessoas que hoje têm seus templos, que são 
pais de santo mas que ela acolheu do zero.  

Como dito por Anco Márcio (2022) que Mãe Beata, 

Era uma mãezona, rígida, mas mãezona 
agora com uma palavra bem forte, mesmo… 

 
116 Iá – mãe de santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

278 

mais um doce de pessoa. Tratava todo 
mundo muito bem, mas assim ela se 
colocava bem no lugar de Mãe Beata (mãe de 
santo). Cobrava de um filho, cobrava de 
outro. E vi todo mundo respeitando a 
hierarquia independente de qualquer coisa. 
A hierarquia era respeitada.  

Mãe Karina de Iemanjá (2022) acrescenta que: 

Além de Mãe Beata ser mãe, avó, bisavó e 
mãe de santo ela tratava todos(as) por igual e 
que na sua convivência podia ver e ouvir 
como as pessoas eram tratadas e acolhidas. 
Os que tinham o privilégio de trabalhar com 
ela era acolhido e tratado como da família 
pois vivíamos em comunidade onde quem 
estava lá tinha acolhimento, dormida, 
alimentação, mas também tinha que seguir 
regras e normas e quando ela dava uma 
ordem a de quem não cumprisse.  

Percebe-se então que a religiosa Mãe Beata mesmo sendo 
uma pessoa considerada como uma saudosa religiosa, ela “era 
uma boa mãe tanto biológica como espiritual, e que não fazia 
diferença de ser mãe de Eronilda, de seus filhos de santo” 
(Eronilda Cabral, 2022). 

 Ela não fazia distinção além de zelar pelos Orixás e pela 
Jurema Sagrada ela zelava pelo bem estar das pessoas que em 
sua casa chegava (Mãe Karina, 2022).  Dona Eronilda Cabral 
(2022) nos conta: 

Mãe era muito caridosa, tinha uma moça com uma ferida na 
perna e ia todo dia para ela tratar dessa perna e eu um dia peguei o 
remédio da moça e joguei no mato. Minha filha, olhe levei uma 
pisa(risos), uma pisa daquelas eu era astuciosa mas sempre fui assim, 
rebelde não. Eu dava trabalho demais, minha irmã não, mas eu dava. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

279 

Mamãe sempre nos colocou pra estudar eu sempre fui mais preguiçosa, 
a Eurídice eu era mais ativa (risos). Ela não fez esse negócio de 
profissão, vivia da religião, mas estudou, ela lia muito e escrevia. Fazia 
as coisas de casa, fazia tudo e colocava as filhas também para aprender 
(risos). Agora sempre gostava de ter alguém da umbanda assim para 
fazer, ajudar a ela. Ela não olhava apenas para os seus, ela via as 
pessoas como seres humanos que aprende, que ajuda e que necessita 
ser ajudado. Ela sempre foi a mesma dentro de casa como na religião, 
não tinha preconceito tratava todos do mesmo jeito. Todos entravam, 
recebia todo mundo. Mas nem todo mundo podia entrar no seu peji e 
nem na jurema. Se ela fosse colocar os búzios era só uma pessoa. Mãe 
Beata tinha muitos conhecimentos no meio político e mesmo assim era 
humilde e caridosa.  

Iniciamos as entrevistas por Dona Eronilda Cabral 
chamada pelos que lhe conhece de Eron, a mesma se prontificou 
desde que o convite lhe foi feito e reiterou o prazer da partilha e 
do reconhecimento para com a trajetória de sua mãe. 

A opção das entrevistas e do relato se justifica em razão 
de adotar a escrevivência como percurso teórico-metodológico 
nesta pesquisa, optando, portanto, por adotar a descrição quase 
em sua totalidade da fala dos entrevistados e entrevistadas, 
respeitando-se as características da oralidade.  

AS DOCES LEMBRANÇAS DE 

ERONILDA CABRAL DE SOUZA  

Em entrevista Eronilda Cabral, 
exerce uma espécie de informação de si, 
especialmente, quando entendemos que 
a “narração da própria vida é o 
testemunho mais eloquente dos modos 
que a pessoa tem de lembrar. É a sua 
memória”. (Bosi, 1979, p. 253, grifos da 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

280 

autora). Nessa busca, se coloca Eronilda Cabral (2022):  
Eu sou Eronilda nasci em João Pessoa filha de Mãe Beata e 

Pai João. Minha infância foi boa e meus pais eram bons demais. 
Sou a filha mais nova, a minha irmã se chamava Eurídice. Sempre 
dei trabalho a minha mãe, minha irmã era mais tranquila. Fui 
iniciada na religião, sou filha de Iansã117 (risos e lágrimas). E 
comecei recebendo as entidades e Mãe Beata com seus 
conhecimentos fazia alguma coisa para eu não receber, tipo 
assim o espírito vem aí ela fazia porque a minha entidade era 
valente, caia, apanhava. Eu morria de medo, toda vida tive medo, 
até quando via mãe assim eu saia logo de perto. Ela sempre tinha 
um pozinho que colocava na minha mão para não receber a 
entidade. Lembro que ia pouco lá, porque meu falecido [Marido] 
não gostava, eu ia porque ia mesmo, enfrentava e ia, era minha 
mãe e eu não iria abandonar e eu gostava de ver, embora eu 
tivesse medo (risos). Eu gostava de ver, não de participar, era 
muito sério o negócio (risos). O terreiro eu lembro era muito 
enfeitado, tinha gente pra zelar e ela dentro daquele quarto dela 
era o segredo que não entrava todo mundo ali não, só ela e quem 
ela quisesse, ela tinha que conhecer as pessoas para entrar lá. 
Seu primeiro terreiro foi no bairro do Cristo e o segundo foi 
construído no terreno que ganhou no bairro do Rangel. Iemanjá a 
rainha do mar era seu santo de cabeça e logo que ela faleceu foi 
despachado e ninguém mais bateu, nem tomou conta se refere 
ao terreiro e seus materiais/paramentas/objetos religiosos. 
Afonso [Pai Afonso] fez vários trabalhos lá para tirar as coisas 
(despachar) mas ele não queria, nem ele e nem Zé Carlos tomar 
conta, responsabilidade dali. Eurídice também não quis, eu 
nunca tive vontade, eu acho que não assumia não (risos e 
lágrimas) não assumia de jeito nenhum, minha cabeça não dá só 
ela mesmo. A responsabilidade é grande demais, eu não 

 
117 Dona Eronilda por ser filha de Iansã, damos destaque em sua fotografia com 
a cor que representa o orixá dona de seu ori. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

281 

enfrentava não, uma que meu falecido [Marido] não gostava. 
Quando o terreiro caiu, ela estava com a bisneta dela. Foi pegar o 
pão no portão e quando atravessou e quando voltou o terreiro, só 
o terreiro caiu. Tem gente que diz que é conversa, mas quem viu 
sabe. Tudo no seu lugar não é e de repente afundou e se levantou 
ligeiro. Tive muitas lições com minha mãe e de tudo o que foi de 
bom, eu tive uma mãe muito boa. Destaco que Mãe Beata nunca 
deixaria a religião, ficaria até aguentar. Suas festas eram muito 
bonitas, tinha muita comida, muita gente. A mãe tinha um bom 
conhecimento, Carlos Leal mesmo presidente da federação 
espírita gostava de conversar com ela, ela adiantava as coisas 
que ele não sabia. Ele adorava conversar com ela. Minha irmã 
participava de dentro mesmo. Afonso [Pai Afonso] não era da 
família, mas era de dentro. O neto dela Elias [Elias Barbosa de 
Sousa] participou poucas vezes, batia o elú, era o ogãn. E, tinha 
também Karina [Karina Ceci de Sousa Holmes]. Ela chegou 
pequena e a minha mãe era louca por ela. Karina morava com ela, 
é filha de Nino [Elias Barbosa de Sousa Silva] e Silvinha [Maria da 
Silva Souza], passou muito tempo com Mãe Beata, participava 
tinha roupinhas (risos) deste tamanho [gesticulando o tamanho 
da roupa]. A relação dela com Karina era muito boa, tinha Karina 
como uma filha, Silvinha a mãe dela também gostava deixava ela 
lá e Mãe Beata tomava conta, era muito apegada a ela. Silvinha 
não ligava porque sabia que ela estava bem guardada (risos). Já 
meu pai não era nem carne e nem peixe [ditado popular] 
participava assim, de olhar tudo, ele lia muito e participava por 
ser marido dela, mas ele não jogava búzios, não tinha essa 
inteligência (risos) que ela não tinha. Ele era feito no santo, mas 
esse negócio de búzios ele não sabia, não. Ela ensinou muito e 
ele não aprendeu. Éramos uma família bem atuante na religião no 
terreiro Mãe Beata tinha Anália - Mãe Anália (sobrinha), Jair 
Barbosa (neto), Elias - Nino (neto), Eronilda (filha), Eurídice (filha), 
Karina (bisneta). Cultuava a Umbanda, mas foi feita no 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

282 

candomblé por Pai Cecílio e sua esposa Dona Carmita, ambos de 
Salvador, passava dias lá em seu Cecílio, mas nunca comentava 
nada, guardava só pra ela. Mãe cultuava Umbanda e depois de 
sua feitura juntou umbanda e candomblé. Mãe Beata era bem 
vaidosa, seus axós eram bem zelados. Ela era muito brava, Karina 
[referindo-se a bisneta] puxou a ela, quando ela queria dizer, dizia 
mesmo (risos). Celebrou o casamento de Penha Ataíde e 
Robertão Ataíde (Pai Robertão) Gostava de tomar um vinhozinho, 
mas ninguém mexia com ela e se mexia ouvia o que não queria 
ela não tinha medo de ninguém. Não fez esse negócio de 
profissão, vivia de religião, mas estudou, ela lia muito e escrevia. 
Mãe Beata fez sua passagem nova, faleceu daquela doença 
[referindo-se ao câncer], quando descobriu já estava avançado. 
Ela foi mais, ela tá aqui né, vai a gente não quer, mais daí vai sem 
querer, mais vai. 

Nas memórias de Eronilda Cabral, sua mãe era uma mulher 
forte, de atuação intensa na Umbanda, embora em especial ela 
mesma, não tivesse muito envolvimento para com a religião, 
provavelmente, em razão do marido não gostar, como afirma 
Eronilda: “A responsabilidade é grande demais, eu não 
enfrentava não, uma que meu falecido [Marido] não gostava”. 
Modo de impor sua própria vontade levando a esposa a não aderir 
a religião.  Mas, fica patente nas palavras de Eronilda, a força 
daquela mulher, que quebrou estatutos sociais ao celebrar o 
primeiro casamento na Umbanda, tomando vinho livremente 
sem se curvar a determinados estereótipos impostos pela 
sociedade vigente. Uma mulher livre e a frente de seu tempo. 

Na busca por memórias, encontramos Mãe Ceiça de 
Oxum, Mãe de Santo que conviveu com Mãe Beata. O Encontro 
se deu em oportunidades distintas, em razão de tantas memórias 
que foram coletadas por filmagem. Além de, possibilitar remexer 
o baú interior. Colaboradora ativa nesta pesquisa, com a palavra 
Mãe Ceiça de Oxum. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

283 

MÃE CEIÇA EMBALADA NO OURO DA 

OXUM  

Maria da Conceição Farias é natural de Timbaúba/PE no 
bairro de Mocóis, vindo para a capital paraibana aos 11 anos de 
idade. Sua mediunidade começou ainda na infância, todavia em 
sua cidade de origem não se podia falar em umbanda, em 
espiritismo, algo quase que proibido. E se havia algumas 
práticas, todas às escondidas. Quando criança ainda sem muita 
clareza religiosa tinha muitos sonhos. Muitas vezes acordava em 
pavor, conforme relata: “Eu tinha muito sonhos e acordava 
apavorada, assustada vendo vultos passar e quando acordava 
assim, eu ia para o meio dos meus pais e ficava vendo tudo 
quanto era espírito, eu não sabia o que era aquilo, o povo dizia 
que era alma do outro mundo, vai dormir”. A vinda de Conceição 
Farias para a Capital da Paraíba, foi motivada por uma prima que 
carecia de ajuda para concluir os estudos. Razão pela qual pediu 
aos pais da, ainda, menina que a deixasse vir passar dois meses 
até a conclusão do Curso, tendo como missão cuidar dos filhos 
da prima. A ideia foi aceita por todos, e revela Conceição: “Fiquei 
doida pra vir, todos falavam da Paraíba. Coloquei as roupas 
melhorzinhas, a gente era tão humilde, que tinha essas roupas 
para passeio. Vim embora. O curso terminou e eu não quis voltar 
mais porque eu gostei, passeava, viajava tudo com ela, com os 
filhos e tudo era bom. Envolvida com a prima que era praticante 
religiosa de matriz afro, veio a descoberta e a certeza da 
mediunidade, conforme narra Conceição: Daí veio a 
mediunidade, ela frequentava um terreiro lá em Recife, lá em 
Peixinhos e eu ia com ela. Ela era médium desenvolvida e eu 
comecei acompanhar ela. Mas eu não queria nada com o 
espiritismo, ficava lá longe, tinha uns bancos e eu ficava sentada 
(na subcorrente). Aí começava a cantar ou tocar me dava vontade 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

284 

de chorar e o homem vinha perto de mim jogava um pano na 
minha cabeça para ver se eu recebia. Da quando foi um dia de 
mesa branca que era nas quinta-feira aí eu via as estátuas 
andando na mesa, os índios flechando as flechas pra mim, os 
copos andando e eu disse vou ficar aqui não logo ela pergunta 
porque eu digo tô me sentindo bem não, estou me sentindo mal, 
eu tô vendo essas estátuas vindo para perto de mim, eu tô vendo 
os índios querendo me flechar, esses índios pretos aí. Eu saí 
muitas vezes. Quando foi um dia o pai de santo disse, essa 
menina é médium. Minha prima disse: eu sei que ela tem umas 
coisas mesmo, vê umas coisas, ela tem mediunidade. Ela vai ter 
que desenvolver, eu disse mais eu não quero não, eu nem queria 
ouvir falar. Eu tinha aproximadamente 13 anos de idade. Aqui na 
Paraíba tinha uns pais de santo antigo como Manoel Babá que 
veio de fora, dizia que era baiano. Tinha Mariinha Queiroz que a 
chamavam de bruxa, ninguém queria negócio com ela, dizia que 
ela matava em 24h. E tinha Sebastião Gama, no Cristo Redentor, 
e eu corria para assistir esse povo. Minha prima me perguntou: tu 
dissesse que não queria esse negócio, o que tu vai ver lá. Eu disse 
que eu acho bonito o tambor batendo, o povo recebendo, eles 
batiam palmas, porta fechada e o negócio me chama e eu vou. 
Um dia fui a casa dessa mulher que o povo chamava de bruxa 
[Maria Queiroz], ninguém queria nada com ela, ela era de Iansã 
de Balé, depois que eu vim saber. Depois que eu já sabia o que 
era santo. Iansã de Balé é Iansã do cemitério e todo mundo tinha 
medo da mulher que andava com vestido comprido, cabelo solto, 
cabelo ripado, de unhas grandes, mas eu não tinha medo dela. 
Um dia eu cheguei à casa dela e entrei e fiz umas perguntas a ela. 
Eu sei que a mulher me mostrou o quarto de santo dela, me 
mostrou tudo o que ela tinha, ninguém entrava lá nessa casa. Ela 
me disse tão me dando autorização para lhe dar esses dois livros. 
E eu perguntei o que vou fazer com esses dois livros? Ela me 
responde que esses dois livros têm muita ciência, se estão 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

285 

mandando lhe dar, porque você mereceu. É merecedora desse 
prêmio o livro da bruxa e de São Cipriano. Só tem uma coisa só 
quem pode ler esse livro é você, abrir esse livro é você, não deixe 
ninguém pegar neste livro, guarde em lugar seguro, se alguém 
pegar quem não tem competência, bagagem para pegar passa 
mal e até passar. Eu disse o que é passar? Ela responde que os 
espíritos levam, morre. Eu disse Virgem Maria e como é que eu 
vou levar esses livros. Leve. Estão mandando lhe dar. Levei 
guardei no guarda-roupa, não mostrei a minha prima não. Mas ela 
me perguntou aonde eu havia ido e eu disse que passei na frente 
da casa de dona Maria de Queiroz estava aberta. Ela gostou foi de 
mim, me mostrou tudo o que ela tinha lá e ainda jogou uma mão 
de búzios para mim. E ela disse é minha filha, você tem muita 
ciência, é uma médium, tem muito africanos e tem a mesma 
Iansã que eu tenho. E eu sabia o que era santo nem nada. 
Conheci a mulher sem querer, as entidades me levaram. Com o 
tempo não sei o que foi que houve a mulher foi embora [morreu]. 
Guardei o livro e deixei lá. Um dia eu saí com umas amigas, aí 
quando cheguei minha prima estava desmaiada no chão, como 
uma morta e o livro aberto. Aí eu me lembrei, bem que ela disse 
que ninguém podia pegar neste livro. Será que ela morreu, mole, 
mole. Ela tinha uma mesinha porque ela já recebia, tinha uns 
perfumes, um copo com água e a estátua do mestre, era Jurema. 
Aquilo me veio logo o recado, eu nem sabia o que era recado, 
intuição, eu não sabia. E escutei pega isso e isso e passa nela, 
limpa e reza ela. Fui salmo que ela tinha, comecei rezando, 
rezando, rezando e botando perfume, jurema e com a maracá 
balançando para o mestre aí ela respirou, respirou e voltou, o guia 
dela foi buscar ela, né! Peguei o livro e envolvi numa toalha para 
levar para Recife. E comecei frequentando com ela e daí veio o 
meu desenvolvimento e as minhas primeiras obrigações, já fiz 
com os meus 18 anos já estava até noiva. E, lhe digo como se 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

286 

fosse hoje, Oxum118 estava queria mesmo a obrigação, porque eu 
sonhei, se nem dinheiro eu tinha. O marido dela não acreditava e 
nem queria ouvir falar, pra gastar dinheiro com macumba não. 
Fui dormir pedindo a Nossa Senhora do Carmo que me desse 
uma luz, me desse uma ajuda para eu fazer meu bori119. Pedi com 
tanta fé e sonhei que meu tio chegava no ônibus e o ônibus tinha 
muitas listras e pinturas amarelas. Ele parava e chamava Téia 
vem cá Ceiça tô indo viajar, quer ir viajar? Eu dizia Téia, eu queria 
ir mas a gente não aprontou nada, como ir. Eu arrodeava o carro 
e via a placa do ônibus aí acordei. No outro dia joguei, foi tiro e 
queda tirei uma bolada de dinheiro, deu para fazer as obrigações 
todinhas. Fiz o assentamento para Oxum e Ogum, mas não 
queria de jeito nenhum quando terminava eu corria, tirava a 
roupa e jogava para lá. Quando o santo virou comigo, me pegou e 
eu me acostumei. Foi em Recife, fui iniciada por Pai Eugênio, 
porque o outro pai de santo era umbanda e não nagô e a corrente 
de minha mãe é nagô. Com o tempo fui me acostumando, aí 
deixei de me assombrar, deixei de ter as visões e de me perder na 
rua, de sair de si e cair no chora na sala de aula, de cair no choro, 
sem saber que era a mediunidade, não pude mais estudar, as 
amizades que eu tinha ninguém quis mais nada comigo porque 
dizia que eu era louca e me diziam que eu tinha que tomar 
remédio de nervos. E fiquei boa depois que me desenvolvi, foi 
passando aquelas coisas, voltando a minha vida normal, isso 
porque tinha aceitado o meu destino. Meu noivo na época dizia 
ser espírita, macumbeiro, mas quando via eu receber espírito ele 
não queria. Dizendo ser uma pessoa pública e muito conhecido e 
que vivia por política e que me queria como sua esposa, uma 
dama e eu não me casei com ele, deu tudo errado, as entidades 
mesmo tirou ele, não é mesmo? Comecei a frequentar com a 

 
118 Mãe Ceiça por ser filha de Oxum damos destaque em sua fotografia com a 
cor que representa o orixá dona de seu ori. 
119 Bori - obrigação.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

287 

minha prima a casa de Carlos Leal e não tinha microfone nem 
caixa de som, era tudo muito humilde, tinha só o terreiro 
pequeno. Carlos Leal disse Téia mande sua menina cantar uns 
pontos. Eu disse, mas eu não sei cantar não, nem do santo eu 
sou, eu fiz o santo mas não fiquei girando. Mas cantei umas 
turimbas até que aprendi em Marinalva onde meu ex-noivo era 
tesoureiro e eu era secretária. Cantei Ogum Megê, general de 
umbanda, e lembrava de Marinalva com aquela espada dela e eu 
cantei Ogum da Guerra, Ogum Beira Mar, aí pronto. Quando eu 
cheguei lá fora uma mulher disse para as filhas de santo, venha 
cá, já viu quem o velho Carlos leal vai entregar o terreiro, é a ela. 
Eu! perguntei, é você que vai tomar conta desse terreiro aqui. Eu 
disse: Deus me livre eu não quero compromisso com terreiro não 
senhora, eu frequento em Recife só vim ver o toque. Ele convidou, 
ele mandou cantar duas turimbas, eu cantei o que aprendi 
correndo gira por aí. Mas é você que vai tomar conta disto aqui. 
Era a mulher dele, mas acho que era uma entidade dela. Conheci 
Carlos Leal quando fui lá em Marinalva, achando-o muito chato, 
muito estrela e o povo jogando em cima dele arroz, perfumes, 
flores. Oxi eu disse quem é esse homem aí, cara, feio, com esse 
narigão que tão jogando tanta flor. Me responderam é o 
presidente da federação, vigi e precisa disso tudinho, até receber 
ele com alá120 era solicitado quatro filhos(as) de santo para 
receber e entregar a moringa do orixá da casa para o pai ou mãe 
de santo que chegava para despachar de um lado e do outro, 
pedindo licença para entrar e todos cantavam assim: Nessa casa 
quando entrei. Eu louvei Maria. Saravei os orixás. Eu louvei Maria. 
Para louvar aquele babalaô chegando. Nos saudamos com o 

 
120 Alá - é um pano da cor que representa um determinado orixá que serve para 
cobrir a cabeça de um filho em determinadas ocasiões e para outras 
determinadas funções, como receber com receber pais e mãe de santo quando 
faziam visitas nos terreiros. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

288 

sarava e os pais e mãe de santo com o bachochô121. Hoje muita 
coisa mudou e hoje muitos não fazem porque não seguem os 
ensinamentos dos mais velhos. Fiz o santo em 1981 com Penha 
[Maria da Penha Ataíde] (filha biológica de Carlos Leal) e Roberto 
(genro de Carlos Leal). Já foi aqui no terreiro, já mãe de filhos e eu 
estava muito doente e já estava com Carlos Leal que não confiava 
em colocar outra pessoa. E esse tempo o santo não me cobrou 
filhos de santo, terreiro cheio, porque eu não pedi, eu não queria 
ter filhos de santo. Faço limpeza, sacudimento para ajudar quem 
está caído. Mas não quero compromisso para zelar pelo santo de 
ninguém. Sou exigente e chata e ninguém hoje obedece. Fiz 
minha jurema com Mãe Gláucia de campina Grande. E assim nas 
visitas com Carlos Leal conheci Mãe Beata que já estava grávida 
do meu primeiro filho Beto em 1870, tinha Penha e Robertão que 
eram filhos de santo. Conheci Eurídice a filha dela quando 
chegamos lá éramos muito bem recebidos. Pulso firme era 
Eurídice. Os axós de Mãe Beata eram muito bonitos, ela fez o 
santo com um pai de santo da Bahia, muito bem assistida parecia 
uma baiana, torço122 bonito na cabeça. Ela não relaxava nos seus 
axós. Ela chegava ficava ali e era de uma ordem severa, era de 
uma ordem ela e seu João o marido dela filho de Oxalá, muito 
calmo, tranquilo. Quando a gente chegava lá nem era festa, 
íamos conversar lá um pouquinho e quando íamos embora ela 
dizia vá agora não Mestre Carlos demore mais um pouquinho. 
Falavam sobre a umbanda, os trabalhos, os avanços, 
conversavam sobre o que tinha que fazer no terreiro, mudança. O 
primeiro terreiro de Mãe Beata foi no Cristo [Redentor] era 
pequeno e o segundo já era maior tinha muitos filhos de santo, 
era um casarão e o casamento da umbanda foi feito lá. Meu 
relacionamento com Mãe Beata era como a mulher do 
presidente. E nas minhas visitas observei muito o terreiro e seu 

 
121 Bachochô - maneira de cumprimento entre os pais e mães de santo. 
122 Torço - Pano que colocamos na cabeça, para cobrir o ori. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

289 

comando. Ela tinha muita ordem tanto 
dela como de Eurídice, os filhos de santo 
eram cobrados. Tinha o filho de Eurídice 
acho que era Jair que tocava o elú ou era 
o outro filho, o Nino (Elias), já não tenho 
tanta certeza. Nessa época, meninos 
quando iniciavam faziam carteirinhas de 
menor e só podia frequentar sob a 
supervisão de um adulto. Eu sempre 
levava o registro e uma foto no juizado de 
menor para as autoridades e fazer as 
carteirinhas para poder frequentar. Os 

dois filhos de Eurídice participavam, Marinalva [referindo-se a 
Mãe Marinalva] tinha aquela menina Silvinha e Aguinaldo seu 
esposo que era tudo ali mão de faca, acipa123, ogãn. Lembro que 
quando tinha vontade de conversar com Mãe Beata, me 
aproximar dela nunca tinha tempo, era muito procurada e 
quando tinha as coisas Carlos Leal [referindo-se ao 
Arquicancelário Carlos Leal rodrigues] colocava o nome dela e se 
apresentava no teatro Santa Roza ia com os seus filhos de santo. 
E abriam às apresentações por ela ser filha de Iemanjá, por ser 
feita pelo povo da Bahia. Carlos Leal tinha essa consideração. O 
que mais me chamou atenção em Mãe Beata eram as vestes que 
ela usava. O jeito dela ser, bonita, rígida com o terreiro dela e 
assim as coisas dela de dizer sobre o santo era ela muito simples, 
ela não gostava de aparecer, de se mostrar.   

Em suas memórias narradas por Mãe Ceiça de Oxum, 
descortina uma Mãe Beata, organizada, austera e devota de sua 
prática religiosa. Narrativa que converge com a descrita por 
Eronilda sobre sua Mãe. Todavia, há que destacar o respeito 
amealhado para si e a relação respeitosa que ela tinha para com 

 
123 Acipa – o responsável pela casa de exú, pessoas de confiança dos pais e 
mães de santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

290 

o Mestre Carlos Leal e ele por ela. Suas indumentárias e todos os 
seus elementos de prática religiosa eram cuidados com afinco. 

MÃE MARINALVA NA PROTEÇÃO DE 

OGUM  

 
Marinalva Amélia da Silva, nasci 

em Serra Branca/PB, sou filha de 
Amélia Maria da ouza 

Inácio Leovegildo Guilherme. Fui 
criada por uma mãe de santo de nome 
Maria Salomé Soares (Mãe Preta) no 
município de Tucano/BA, um povoado, 
uma cidadezinha. Minha mãe de 
sangue quando faleceu eu era 
pequenininha, ela era católica-
apostólica-romana nem queria ouvir 
falar em espírito. Segundo minha mãe 
me falou que minha mãe de santo é 
minha mãe de umbigo, também foi 
quem me pegou e que eu nasci com os 

pés pra frente e imediatamente cruzei as mãos. E que ela olhou 
pra minha mãe e disse assim: Madrinha Amélia a senhora acabou 
de ter uma prenda. A resposta dela foi essa: se for pra dizer que é 
para seguir o espiritismo, eu prefiro botar uma mortalha nela e 
enterrar porque eu não quero ela dentro do espiritismo. Como ela 
era a parteira dela (dos filhos todinhos), eram muito amigas, bem 
dizer irmãs elas duas, elas se comunicavam muito, então ela não 
ligava eu vivia mais na casa de minha mãe de santo. Meu pai 
morreu eu tinha 4 anos e quando minha mãe faleceu já tinha 5 
anos de idade. Quando minha mãe faleceu foi uma confusão 
porque meus irmãos queriam ficar comigo, teve que levar o caso 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

291 

pra justiça, mas eu não queria ficar de jeito nenhum, eu ganhei na 
justiça pra ficar com mãe preta124 e com ela me criei até meus 30 
anos. Mas eu sempre passeava, vinha para o sertão, ficava com 
os meus irmãos, nunca deixei de ver minha família. Minha irmã 
Nova é a única que está viva que eu sei. No espiritismo só sou eu 
somente e minha mãe não era espírita, mas ela é neta de cabocla 
braba mesmo, a avó dela, a minha bisavó foi pega a dente de 
cachorro na mata. Quer dizer que eu trouxe como a caçula de 5 
irmãos, como a última eu trouxe toda parte espiritual dela. Ela 
não seguiu, mas eu sim, hoje respondo no tempo que ela tinha 
que ter seguido o santo. Mas antes de assumir o santo foi um 
problema porque eu não queria assumir de jeito nenhum, fui 
crescendo, meu santo eu sabia que era filha de Ogum125. Pois tive 
um recado quando tinha 5 anos dormindo, eu tive o recado de 
meu santo. Mas só Oxum gritava e foi aquela confusão medonha. 
Então fomos a uma cachoeira e fizemos um bocado de oferendas 
e terminou Ogum com Iansã que é juntó126, minha madrinha é 
Oxum, o pai de cabeça de quem me fez é Xangô. Seguir ajudando 
minha mãe de santo, não tinha quem a ajudasse, comecei a 
zelando pela jurema, a zelar pelo santo desde os meus 6 anos, 
antes dos 7 anos de idade minha mãe de santo não mexia com o 
ori de criança. E nos meus 7 anos de idade consagrei minha 
jurema e jovem ainda não queria assumir. Apanhei no santo por 
minha rebeldia, tive muita doença, todo tipo de doenças na 
minha vida. E por isso comecei a cultuar aos meus orixás e minha 
jurema, posso dizer que com 5 comecei, com sete anos fiz minha 
jurema e com quinze anos fiz meu santo. Porque eu já tive 
doenças demais por causa do espiritismo. Eu sempre fui espírita 
de nascença, trouxe o dom, fundamento que Deus me deu, tive 

 
124 Mãe Preta – é como Mãe Marinalva chama sua Mãe de santo. 
125 Mãe Marinalva por ser filha de Ogum com Iansã de juntó damos destaque em 
sua fotografia com a cor de um dos orixás dono de seu ori. 
126 Juntó - é o orixá que forma par do orixá de frente, dando equilíbrio a pessoa. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

292 

ensinamentos só dela, a única mãe que me ensinou foi ela. Com 
mãe preta me criei, posso dizer que era filha única porque ela 
tinha quatro filhos homens hoje todos falecidos inclusive ela. Eu 
continuei na vida espírita e fiquei trabalhando antes de me casar 
com um rapaz daqui de João Pessoa, o José Aguinaldo. E antes de 
abrir casas de santo em 1960 eu já jogava búzios, cartas e fazia 
consultas, já fazia meus trabalhos, minhas coisas. Quando abri a 
casa eu já tinha meus dois filhos na época Isaías [Isaías Oliveira 
da Silva] e Silvinha [Maria da Silva Souza] daí por diante já estava 
com meu terreiro na enseada no bairro do Miramar em João 
Pessoa. Morei muito tempo numa casa de palha, tirando água de 
cacimba e ali eu já comecei a bater e aí foi quando comecei a ser 
perseguida pela polícia. A polícia todo dia estava na minha porta, 
eles faziam aquelas coisas. Reclamei muito, mas fiz uma 
promessa a meu pai Ogum que ia deixar a Umbanda liberta e 
deixei. Desse tempo só existia Sebastião Gama que era antes de 
mim, Zefa Corcunda que foi depois, Joana de Dudu, Severina da 
Torre já tinha o centro dela, quando eu comecei a bater. Era tudo 
fechado, era tudo escondido, tinha muitas pessoas que 
trabalhavam era só em mesa branca. Fazia minha procissão para 
Nossa Senhora da Conceição dali do Miramar até onde reúne o 
povo127 ali tinha uma alpendi128 e comecei a dar meus toques. E 
depois da liberação da Umbanda pelo governador João Agripino, 
fazia minhas procissões e ficava na frente da casa dele na praia e 
um dia recebi a sereia que me jogou na água, ele entrou dentro da 
água pra me salvar pensando que eu ia morrer afogada, foi aquela 
preocupação. Mas antes da liberação da Umbanda enfrentei a 
polícia, briguei, discuti com pessoas que dominavam o Miramar 

 
127 Mãe Marinalva se refere a festa de iemanjá quando reunia seus filhos de 
santo no bairro do Miramar em João Pessoa e seguia em carreata até a praia 
para ao encontro de terreiros. 
128 Alpend – Mãe Marinalva se refere a um tipo de ponte presente na orla da Cabo 
Branco em João Pessoa (mas de acordo com o mapa da cidade sobre o alped 
que relembra Mãe marialva ele ficava localizado na praia do Manaíra). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

293 

que não queria que eu fizesse meus trabalhos e chegava na 
minha porta e dizia construa para o trator passar por cima, isso 
era um sargento que dizia. O cabo que morava perto de mim 
passava e soltava uma lera129. Não podia rezar, não podia fazer 
nada por causa da perseguição. Foi nesse tempo que corri atrás 
de liberdade e nesse momento mais perseguições ocorreram. 
Essa minha história está toda no livro, conto tudo no livro: 
Umbanda minha vida: missão do bem. Nunca foi fácil, as vezes 
nada tinha para comer e conseguimos comprar a nossa casa 
devido um tratamento que fiz para uma menina de Campina 
Grande [cidade paraibana] que passou oito dias em minha casa. 
Ela ficou boa e quando vieram buscar a moça o rapaz me 
perguntou quanto devia, eu disse que não devia nada que eu não 
trabalho por dinheiro. Ele pegou 20 cruzeiros e me deu, apareceu 
essa casa por 13 cruzeiros no Miramar de palha e o restante sai e 
fiz uma feira e passei muito mais de 15 dias, meus cunhados 
fizeram a casa de tijolo, fiz o terreiro atrás de 25x13 de área 
coberta e graças a Deus estou levando a vida assim. Depois veio 
uma lei que aqueles terreiros tinham que fazer um registro na 
delegacia. Foi uma turma, nesse tempo eu trabalhava para o 
Henrique Primo, mestre Carlos [Carlos Leal Rodrigues]130 baixou 
a cabeça e todos olharam e ele disse assim atenda essa senhora 
aqui ela tem dois filhos pequenos e os terreiros tinha que ter uma 
licença assinada pela polícia e devia ser renovado tempos em 
tempos, legalizar em diário oficial. Até aí não tinha a federação 
entrei em contato com Carlos Leal combinamos, abrimos a 
federação, se ele não colocou nos documentos, mas eu sou uma 
das fundadoras. A federação organizou as apresentações no 
teatro Santa Rosa e em Campina Grande e nesses encontros de 
terreiros havia muitos encontros entre os pais e mães de santo. 

 
129 Lera - um tipo de piada. 
130 Carlos Leal Rodrigues - primeiro presidente e fundador da federação 
paraibana dos cultos africanos na Paraíba. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

294 

Eu conheci Beata [Mãe Beata] no tempo de Ribeiro [José Ribeiro 
de Souza - Pai Ribeiro], eu a conhecia de vista todos comentavam 
de Mãe Beata. Ela deu uma festa para Iemanjá e disse, Ribeiro 
mande Marinalva vir era uma casinha bem pequenininha, de 
esquina, assim, pegando a pista ao lado do Instituto Médico Legal 
(IML). E nesta festa na praia ela fez as preces dela, rezamos, ela 
colocou a panela dela e agradeceu. E de vez por outra, 
visitávamos, Beata. Nunca soube quem era mãe e pai de santo 
dela. Teve uma outra festa e a filha dela bem jovem a Eurídice, vó 
de Karina [Ceci] puxava os toques, Nino no canto, Beata ia para o 
meio do terreiro rodava o dedo assim (gesticula) parece que 
estou vendo e dizia é comigo mesmo, adorava aquelas 
brincadeiras. Fez o terreirão já era o segundo terreiro. Aí ela 
começou a frequentar a Bahia, mas não batia Candomblé, era 
Umbanda limpa. Eu lembro quando fez a obrigação de teu bisavô, 
foi Manoel de Campina Grande que veio fazer o santo dele para 
Oxalá ela via as coisas, olhava pra mim, piscava o olho, mas 
ficava quieta. Depois teve o casamento de Robertão e Penha, o 
primeiro casamento na Umbanda foi, Beata quem realizou. 
Depois ela passou para Salvador, vinha o pessoal bater, fazer 
obrigação a gente se desencontrou eu não sou muito de 
Candomblé eu deixei de frequentar lá. Viemos nos encontrar no 
Teatro Santa Rosa, ela sabe na vida espiritual que eu queria muito 
bem a ela, sempre ia para as minhas apresentações e para as de 
Zete Farias. Levei um presente para ela e ela trouxe um também, 
dei uma cesta de frutas e flores. Mas sempre teve uma ligação 
entre nós, até porque eu passava para ela coisas do santo e ela 
passava pra mim. Seus toques a filha Eurídice ajudavam muito 
pois ela tinha asma e quando começava a cantar ficava cansada. 
Ela dava palestras, era exigente e nos recebia muito bem. No 
santo para receber uma visita, uma pessoa ia lá para dentro 
pegava o alá, a mãe pequena com uma quartinha com quatro 
filhos de santo feito ao receber o babalorixá lá na entrada, entrava 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

295 

debaixo do alá e tinha a quartinha para isso também e quem 
chegava cantava: Dá licença babá, que eu quero entrar, com a 
força de Ogum eu quero entrar e eu respondia: O alá é seu babá, 
o alá é seu babá. Hoje já não faço mais, mas recebo os pais e as 
mães de santo com o ogãn batendo um alojá131, mudou muito. 
Mãe Beata não gostava de ir em terreiro não, era difícil ver Beata 
em outros terreiros. Ela dizia: gosto de meu terreiro, fico 
sentadinha na minha cadeirinha mais meu neto. Ela não recebia 
com o alá era só com a quartinha. Na entrada do terreiro tinha um 
cruzeiro, e um dia a linha principal do terreiro veio a cair. Ela 
modificou muito o terreiro, a cozinha do santo foi lá para trás. As 
roupas do santo sempre muito bem-vestida, mangas longas, 
corpo princesa, ela era baixinha e dentro do santo era vaidosa 
que só. Ela girava, ia no pé do santo cantava, quando cansava a 
filha Eurídice [Eurídice Barbosa] tomava e cantava. Quando ela 
estava incorporada os filhos de santo colocava o alá e batia 
jôco132 e tomava benção todos eles tinham uma coisa do jeito que 
ela era mimada quando o orixá descia, desse jeito era com os 
orixás dos filhos nos pés dos filhos incorporados quando tinham 
obrigação. Ela dava muito ensinamentos dentro da Umbanda, ela 
foi uma guerreira. Lembro uma vez que Ribeiro e eu fomos lá, e 
ela gostava de tomar um vinhozinho, ela animada soltava os 
cabelos e conversava.  Ela ensinou muito a Penha, Robertão a 
Afonso, só que não era de dizer o segredo do santo, mas se 
Afonso foi feito por ela eu não soube. A outra ligação que eu tenho 
com Beata é que Silvinha, minha filha que já conhecia o neto de 
Beata, o Elias (Nino), depois de um tempo separada, começou a 
gostar e dos dois veio às minhas duas netas Karina [Ceci] e depois 
Kadja [Kadja Elyze de Sousa Silva]. E assim ela começou a 
frequentar a casa de Beata e trazia de vez em quando as meninas 
a minha casa. Vocês não frequentavam a minha casa quando 

 
131 Alojá – louvação.  
132 Jôco – uma maneira de se cursar ao santo.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

296 

moravam com a Beata e depois que ela ficou com vocês, a última 
vez que eu tive lá foi na tua obrigação de tua cabocla, aí deixei de 
ir. Ela colocou a mão na bisneta, deu tudo o que tinha direito. Ela 
cultuava jurema, mas se dedicava mais ao santo. E colocou o teu 
nome de Ceci pois ela tinha uma caboclinha chamada Ceci que 
ajudou muito ela. Então ela tinha que deixar pelo menos uma 
lembrança, uma representação. Uma história, o começo de uma 
história, ela faleceu mais deixa vocês para continuar a história. 
Comprovadamente você [referindo-se a Karina Ceci] e Kadja que 
se curvaram ao santo até quando Deus quiser, não adianta correr 
não. Acredito que colocar o nome dos espíritos em uma pessoa 
do próprio sangue é para se evoluir como ela se evoluiu. 

Nas memórias de Mãe Marinalva de Ogum, observa-se a 
força de Mãe Beata. Suas filhas não deram continuidade à 
herança religiosa deixada por ela, exceto Eurídice Barbosa que 
atuava dentro do terreiro diretamente com ela. Todavia, repassou 
para sua bisneta, uma herança simbólica como disse a 
narradora: “Então ela tinha que deixar pelo menos uma 
lembrança, uma representação. Uma história, o começo de uma 
história, ela faleceu mais deixa vocês para continuar a história. 
Comprovadamente você [referindo-se a Karina Ceci e Kadja 
Elyze] que se curvaram ao santo até quando Deus quiser, não 
adianta correr não. Acredito que colocar o nome dos espíritos em 
uma pessoa do próprio sangue é para se evoluir como ela se 
evoluiu”. As memórias também se referem a uma mulher forte. 
Com muita determinação e rigor. Assim seguiu Mãe Beata, na 
prática de sua religião.  

Mãe Beata, também foi lembrada por Mãe Silvinha, que foi 
casada com o neto de Mãe Beata, Nino [Elias Barbosa] e mãe de 
suas duas bisnetas. 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

297 

MÃE SILVINHA E O CHAMADO DE 

XANGÔ  

Nasci em João Pessoa, paraibana, com muito orgulho. 
Meus pais são Marinalva Amélia da Silva (Mãe Marinalva) e José 
Aguinaldo de Souza (ogãn). Somos sete irmãos tem o Isaías 
[Isaias Oliveira da Silva], eu [Maria da Silva Souza], Jorge [Jorge 
Aguinaldo da Silva Souza], Emanoel [Emanoel Aguinaldo da Silva 
Souza], Cosme [Cosme Aguinaldo da Silva Souza] já falecido, 
Damião [Damião Aguinaldo da Silva Souza] e Cristina [Isabel 
Cristina Ribeiro da Silva]. Eu fui a primeira iniciada deles, minha 
mãe deu o primeiro passo pois tive problemas de saúde muito 
sério e para eu poder me recuperar com 9 anos de idade eu tive 
que dar oferendas aos meus orixás Xangô133 e Nanã. Depois 
foram iniciados Cosme, Damião e Cristina os outros tiveram seus 
feitos, mas não praticam134 a religião, frequentam em uma visita, 
o Emanoel até bate o elú mas de dentro mesmo só hoje só eu, 
Damião e Cristina. Eu quando iniciei era a única mulher no meio 
dos homens, então eu ficava mais em casa e tomava conta de 
meus irmãos para minha mãe poder bater nas quartas-feiras e 
nos domingos então eu ficava na responsabilidade da casa, dos 
meninos e do terreiro, pratico até hoje e nunca procurei outra 
religião. E minha história posso dizer que foi maravilhosa pois 
tenho a Umbanda como a religião que me completa. Conheci 
Mãe Beata na minha infância quando eu frequentava o terreiro, 
minha mãe sempre me levava só tinha eu de filha única (mulher) 

 
133 Mãe Silvia por ser filha de Xangô damos destaque em sua fotografia com a 
cor que representa o orixá dono de seu ori. 
134 O Isaias e o Jorge não seguem a nenhuma tradição religiosa, mas acredita na 
Umbanda; Emanoel segue a religião católica; Cosme era pai de santo filho 
conhecido como Pai Cosme falecido em 1992; Silvinha (Mãe Silvinha), Damião 
(Pai Damião) e Cristina (Mãe Cristina) fazem parte do terreiro Ogum Beira Mãe 
de Mãe Marinalva. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

298 

ela nunca me deixava sozinha em casa. Eu tinha uma 
mediunidade muito grande e todo canto que ia me irradiava, mas 
eu não participava porque era proibido pela justiça de menor 
frequentar. Mas quando eu incorporava alguém me guardava, me 
colocava em algum lugar, tinha que me esconder em algum lugar 
porque eu não podia participar. E quando eu incorporava minha 
mãe vinha, subia meu orixá e eu voltava e ficava quietinha no meu 
canto e assim conheci Mãe Beata, pessoa antiga no santo, era 
uma pessoa de respeito e muito vaidosa, muito rígida na religião. 
A sua casa frequentava a alta sociedade e sou testemunha viva, 
o meio político estava presente, frequentava mais muitos não 
queria ser exposto e a gente tinha que respeitar. E do jeito que a 
gente via, ouvia, do mesmo jeito que se calava. Hoje a religião 
está mais liberal. Mãe Beata sempre ajudava o próximo, acolhia 
e aquele que precisava não voltava, ali mesmo ficava. Hoje tem 
pessoas que têm seus templos, são pais de santo mais que 
passou por ela, foi acolhido por ela ajudando no que podia. E ela 
pagava essas pessoas não porque estavam lá, porque ela estava 
ajudando. Ela dava serviço e pagava por isso dizia assim: tá 
precisando trabalhar então sua função é essa, a sua essa, 
acabou, chegou o final do mês, tá aqui seu pagamento. Mesmo 
sabendo que estava sendo acolhido, ajudava das duas formas. 
Isso na casa dela, fora os que chegavam e ela ajudava, certo e 
ainda pagava Fundo de Garantia do Tempo de serviço (FGTS). O 
primeiro terreiro era perto do IML. O outro no Rangel, um casarão 
bem espaçoso, muito bonito, muito grande e tinha a casa de 
Oxalá era onde seu João repousava. Os toques de jurema eram 
em dias separados dos orixás, a fumaça nem sonhava. A jurema 
tinha uma entrada do lado de fora, cozinha de santo com fogão a 
lenha, cozinha da casa, peji, quarto de jogar os búzios, atender os 
clientes, tudo na casa era individual. Tinha uma casa fora do 
casarão para receber as visitas, o povo da Bahia, o movimento no 
terreiro era durante o dia, agora na hora de dormir, bater papo 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

299 

tudo era fora do terreiro. O templo era só religioso para não 
misturar uma coisa com outra e o quarto que ela dormia com 
Karina [Ceci, a bisneta]. As giras nos dias de toques eram 
grandes, as roupas impecáveis tanto as dela que tinha quem 
cuidasse como as dos filhos de santo e se não tivesse não 
importava participava também. Tinha muitos filhos e todos 
respeitavam as cerimônias, todos participavam vinham para a 
arrumação do terreiro, todos tinham que trabalhar, todos tinha 
sua função, um lavava o gongá135, outro lavava o terreiro, outro ia 
receber os convidados, outros iam para o axós pois naquela 
época tinha filhos para cuidar de tudo. Era tudo impecável, 
tratava todos com muito carinho e ela não exigia, pedia e 
ninguém questionava. E quando um filho de santo chegava 
saudava o terreiro, tomava a benção e passava direto para tomar 
seu banho de descarrego, podia vir de onde fosse. Mãe Beata 
para receber o pai de santo no dia de festa ela pegava a quartinha 
do orixá, despachava a água da quartinha e recebia cheia 
novamente, muitas vezes até fogos soltavam. E, ela participava 
pouco das giras devido ao seu problema de cansaço, não podia 
tá girando direto, mas quando estava na gira seu João sentado em 
sua cadeira observava ou então estava perto do elú. E eu ficava 
incumbida de observar as visitas se estavam com roupas 
adequadas entre outras observações. Por isso, a filha dela, 
minha sogra Eurídice tomava conta do terreiro, tinha também, o 
Jair e Nino que são os netos dela. Dona Eronilda a outra filha dela 
era mais afastada por causa do marido que não aceitava, era 
mais calma. Eu adorava quando ela dizia: Silvinha fica aí minha 
filha, ajude a tomar conta que eu vou tomar um vinhozinho, eu 
confio em você. Ela se sentava na mesinha dela, nem era longe 
não, uma distância de 3 a 4 metros do terreiro para a sala que de 
lá sentadinha ela estava ali olhando. Tomava seu vinho, fumava 
seu cigarro, não dentro do terreiro, lá fora. E ninguém via a garrafa 

 
135 Gongá – altar. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

300 

em cima da mesa, nada, não chamava atenção de ninguém. O 
orixá para ela era a coisa mais sublime do mundo. Fretava ônibus, 
os filhos cooperavam eram de 2 a 3 ônibus, tinha o andor no jeep, 
colocava anjos (crianças vestidas de anjos) e Nossa Senhora da 
Conceição, fora os carros particulares, era gente demais nas 
oferendas de Iemanjá. Ela gostava de arriar as oferendas no 
antigo Bahamas136 ali perto do Hotel Tambaú pedindo coisas 
boas para o ano que se nascia. Tinha a limpeza com os pombos 
feita por seu João e as oferendas no mar, o barco levava para o 
alto mar por pescadores. Eu evitava neste dia usar axó porque já 
sabia da correria, socorrer um filho, olhar outro e ela ficava 
despreocupada porque sabia que tinha alguém de olho. E 
quando o meu orixá me irradiava ela vinha e dizia: calma Silvinha, 
calma, colocava a mão em minha cabeça e me acalmava porque 
meu orixá é de gira. Mas não posso esquecer de dizer que na festa 
do 08 de dezembro ela participava, mas as suas oferendas eram 
no dia 01 de janeiro porque ela achava que as oferendas eram 
dadas com muito carinho, com muita concentração dos filhos e 
a festa tinha muita gente. Ela procurava um lugar mais silencioso, 
mais calmo sua responsabilidade era muito grande no dia da 
festa da praia porque levava pessoas antigas no santo, pessoas 
iniciadas, anbiãs e requer atenção porque se acontecesse 
incorporações de um filho que não tinha experiência a 
responsabilidade era dela.  Havia festas bem grandiosas como a 
festa a Oxum no rio Gramame137, de Ogum, de Cosme e Damião, 
de Xangô e as festas de Jurema. E em relação a sua feitura eu não 
sei dizer por quem ela foi feita na Umbanda quando cheguei a 
casa dela ela já era feita, depois veio um pessoal da Bahia fazer 
exclusivamente ela. Agora porque ela procurou o Candomblé já 

 
136 Bahamas – Restaurante à beira mar localizado na praia de Manaíra na cidade 
de João Pessoa/PB. Mãe Beata levava as oferendas próximo a esse restaurante, 
por isso o tem como ponto de referência. 
137 Rio Gramame fica localizado em João Pessoa-PB. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

301 

não sei também ela era muito reservada sobre os preceitos, sua 
particularidade religiosa, só cabia a ela. Quando estava o pessoal 
da Bahia ela cultuava o Candomblé mais quando não, ela 
cultuava a Umbanda devido ficar difícil para as pessoas 
entenderem. O iorubá138 que é a linguagem do Candomblé. E com 
o pessoal da Bahia ficava mais fácil entender e bater o 
Candomblé. Sobre o casamento de Roberto com a filha do 
mestre Carlos foi Mãe Beata a realizar o primeiro casamento na 
Umbanda. Seu terreiro veio cair, teve a reforma e depois sua 
partida e depois de sua morte não levaram o terreiro a frente, até 
soube que o terreiro foi tombado pela Casa Branca de Salvador 
ou era por Brasília não sei bem informar. E ingressei na família 
quando conheci o neto de Mãe Beata em uma festa de 15 anos, 
tivemos um breve namoro, mas não deu certo e o tempo passou 
me casei, separei e nos reencontramos anos depois eu e Elias o 
qual gostava de ser chamado de Nino. Comecei a namorá-lo e 
construímos nossa família e mãe Beata passou a ser minha mãe 
porque ele me acolheu, me deu guarita, carinho. Mãe Beata 
gostava de ficar sentadinha e dizia Silvinha vá tomar conta do 
terreiro e eu ia com todo o prazer do mundo devido a confiança 
que ela depositava em mim. O neto dela ficava no elú, eu no 
terreiro observando a gira, o que acontecia, o filho que 
incorporava qualquer coisa assim que eu não podia resolver eu 
avisava, comunicava quando a filha dela não estava (Eurídice). 
Fiquei com ela até quando Deus permitiu. Nosso namoro foi bem 
difícil no início porque eu era uma mulher desquitada e já tinha 
uma filha do primeiro casamento a Karla [Karla Danielle de Souza 
Silva] e quando tivemos a nossa primeira filha Karina Ceci, 
tivemos uma longa jornada com ela. Levei Karina no dia 04 de 
dezembro de 1981 no dia em que celebramos Iansã em uma noite 

 
138 Iorubá ou Yorubá idioma da família linguística nígero-congolesa. 
No continente americano, o iorubá é usado em ritos religiosos afro-
brasileiros (onde é chamado de nagô). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Idioma
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fam%C3%ADlia_lingu%C3%ADstica
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADnguas_nigero-congolesas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Am%C3%A9rica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Afro-brasileiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Afro-brasileiro


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

302 

de chuva cheguei à casa de Mãe Beata com Karina nos braços, 
muito cansada, doente. Bati na sua porta e ela perguntou quem 
está batendo em minha porta eu disse Silvinha, ela disse quem é 
Silvinha, respondi a esposa de Nino abriu a porta entrei e ela disse 
não acredito, eu respondi acredite essa aqui é sua bisneta, ela 
automaticamente olhou a menina que caiu nos braços dela e ela 
disse:  pronto não tem o que questionar, sobre isso é a cara do 
pai. Daí me deu guarita, fiquei com a Karina lá porque estava 
muito doente, cansadinha com 1 ano e seis, sete meses. E desse 
tempo pra cá não se desgrudou mais. Sabia da bisneta, mas não 
a conhecia até aquele momento e nesse momento ela chamou 
João vem ver é a cara de meu neto e a minha cara, foi uma festa. 
Olha João que coincidência a filha de Nino nos meus braços, olha 
o estado que ela tá cansadinha. Mãe Beata a levou até uma mesa, 
até o peji, mostrou as bonecas, mostrou uma coisa, mostrou 
outras e ela me deu a palavras de conforto, aquele aconchego 
que muitas vezes eu não tinha fora e eu tive dela. A menina tinha 
muito cansaço e Mãe Beata tinha e a bisneta tinha o mesmo 
problema de saúde. Nesta noite o pai estava viajando, Mãe Beata 
fez um chá com uma medicação e ela teve melhora. Deixei a 
menina com ela no dia seguinte e fui trabalhar só cheguei a noite, 
nesse tempo só tinha a mais velha Karla Danielle e Karina Ceci e 
dois anos depois veio Kadja Elyze e quando chegou mãe Beata 
também não me deixou ficar com ela sozinha. Disse: você vai 
trabalhar, Karina fica comigo que já está maiorzinha e Kadja fica 
com uma pessoa e eu fico olhando ela porque eu já não tenho 
mais idade para tomar conta de três crianças. Karina continuou 
com as febres muito altas e essa febre não cessava de maneira 
alguma e uma noite eu tinha tido um sonho onde eu via uma telha 
virgem, com quatro flores de jasmim vapor em cada ponta da 
telha tinha quatro velas acesas em cada ponta da telha e uma 
pessoa de joelho essas pessoas e eu conheci. Amanheci 
apavorada e a menina doente, com muita febre, convulsão e tudo 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

303 

a levei ao hospital a internei e Mãe Beata chegou e disse a mim o 
seguinte: temos que fazer uma oferenda, e eu disse o que houve, 
ela responde: tem um trabalho feito para sua filha, era para você, 
mas veio para sua filha era o único meio de separar vocês. É o 
único meio de separar você e o pai dela. Fizemos a oferenda de 
frutas, todo tipo de fruta na Jurema para os caboclos e a cabocla 
de Mãe Beata chama Ceci, arriamos uma oferenda para tirar ela 
Karina do hospital, ela não movimentava o pescoço e nem as 
pernas, depois da convulsão e graças a Deus até hoje tá aí com 
42 anos. Depois disso, a Mãe Beata sentada me pediu para trocar 
o nome e eu disse como trocar o nome se o pai que escolheu, 
então vamos botar o Ceci depois de Karina. Eu disse está certo, 
daí ficou Karina Ceci. Para as outras meninas ela passava banhos 
cheirosos que era para as coisas serem mais claras porque 
Karina era a pivô, era a chave mestra da história. Tudo o que vinha 
pra mim passava pra ela porque eu era a pessoa que queriam 
atingir, e como não conseguiram, mexia com ela uma bebê, por 
ser a primeira bisneta. Ela se batizou com mais de um ano na 
igreja de Nossa Senhora do Carmo e o padre quase que não 
batizava por causa do nome Ceci. Karina conviveu com Mãe 
Beata até quase seus 10 anos de idade, até esse momento Karla 
estava no Orfanato Dom Ulrico e Kadja por ser a mais nova no 
Orfanato Jesus de Nazaré. Então no certo momento ela me 
chamou e pediu Silvinha eu não tenho mais condições de tomar 
conta de Karina e diretamente entregou a menina a mim, ela 
estava muito doente, ela não aceitava que ninguém judiasse das 
meninas, não cedia para ninguém. Tudo o que ela falava eu 
aceitava, ela para mim foi uma pessoa clara, ela nunca teve esse 
negócio de arrodeio, de mentiras, picuinhas, era pá puf (maneira 
de dizer que as não media suas palavras, uma pessoa direta) 
tinha todo o respeito, ela nunca mentiu pra mim. Ela pediu para 
levar Karina mais que não deixasse a outra sozinha (Kadja), 
sempre as deixasse juntas. Depois de seu pedido Karina ficou 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

304 

junta com Karla no Orfanato Dom Ulrico [ambos na cidade de 
João Pessoa], mas teve problemas com a Kadja que sentiu falta 
das irmãs e quando pude tirar tirei as três. As bisnetas ela cuidava 
com muito carinho. Até hoje tenho essa lembrança muito boa, 
ela me adotou, adotou duas bisnetas e a bisneta de coração 
(risos) a minha filha mais velha. Morei na casa dela, tive toda 
mordomia, fui muito bem acolhida e hoje sinto uma falta muito 
grande por tudo isso. A bisneta foi a quebra de um tabu, por ser 
desquitada. Mãe Marinalva que é minha mãe biológica e Mãe 
Beata a minha mãe do coração se davam bem, mas quando 
começou a ficar entre a filha (eu) e as bisnetas começou os 
ciúmes porque Mãe Beata passou a ter Karina como xodó. 
Lembrei de um fato quando uma mulher foi me desafiar na porta 
da casa de sua bisa por causa de seu pai, ela estava sentada 
levantou-se, era baixinha, me lembro como se fosse hoje, pegou 
a beretinha139 do bolso e disse a mim: fique aí que você está com 
a menina nos braços e quem vai resolver sou eu. Atravessou o 
campo que tinha perto da casa dela e deu um disparo. Ela não 
mexia com ninguém, mas também ninguém mexia com ela. Sei 
que quando ela faleceu não pude nem eu e nem as minhas filhas 
participar de seu velório. O terreiro ficou fechado, ninguém deu 
continuidade, mas sei que Nino chegou a morar lá.  Soube que o 
terreiro tinha sido tombado não sei bem dizer se foi pela Casa 
Branca da Bahia ou se foi por Brasília escutei de bocas de outros 
que o templo não podia ser demolido. Infelizmente depois do seu 
falecimento minhas filhas não tiveram mais contato. E depois 
que Mãe Beata eu evitei deixar as meninas na religião, porque eu 

 
139 Beretinha – chamado de bereta diz o dicionário que é para Mãe Beata como 
disse Mãe Marinalva é um revólver pequeno.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

305 

poderia levar as meninas para o 
terreiro de sua outra avó, não queria 
que elas praticassem a religião, acho 
que por medo. Mas nunca as proibi, só 
evitava porque é uma religião que 
requer sacrifícios. Mas Karina, nunca 
procurou outra religião e enquanto 
estava com Mãe Beata, ela sempre 
acompanhou nas giras e tirando filhos 
de santo e suas roupas eram 
iguaizinhas às de sua bisavó. Já Karla e 
Kadja já foram ser evangélicas, mas 
não permaneceram. Hoje Karina e 
Kadja estão na religião junto com suas 
famílias. Karina na Umbanda com Mãe 

Marinalva e Pai Damião e Kadja no Candomblé, já Karla não 
pratica nenhuma religião, mas acredita em Deus e tem fé em 
Iemanjá. 

As memórias evocadas por Mãe Silvinha, vão ao encontro 
de parte das memórias narradas por Mãe Ceiça, Mãe Marinalva, 
especialmente ao considerar dos aspectos a vida de Mãe Beata e 
a luta da mulher pela liberdade religiosa. No depoimento de Mãe 
Silvinha, fica patente a força de Mãe Beata, acrescido da 
particularidade em afirmar da frequência e participação de 
políticos paraibanos ao terreiro dela, bem como sua forma de 
liderar sua prática religiosa. Disciplina, ainda que está lhe 
requeresse vários sacrifícios, parece ser outra característica que 
permeia a vida de Mãe Beata. E ao tratar de disciplina chegamos 
à memória do primeiro filho de santo de Mãe Beata a ser feito com 
a obrigação de iaô, Pai Robertão (in memoriam). Sua passagem 
aqui na terra, sua convivência com Mãe Beata foi narrada por seu 
companheiro Anco Márcio. 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

306 

A MEMÓRIA DE ANCO MÁRCIO 

MISTURADA COM A SAUDADE DE 

ROBERTO 140  

Natural de João Pessoa/PB, nascido e crescido aqui no 
bairro de Jaguaribe e na fase adulta. Conheci Roberto e a gente 
começou um relacionamento homoafetivo que na época não era 
tão fácil. E fomos morar em outra cidade em Rondônia, éramos 
de família muito conhecida e não foi só por isso que a gente se 
mudou, pois, poderíamos ter enfrentado mais pela facilidade que 
tínhamos em Rondônia, tínhamos parentes e por Roberto já ter 
morado lá, ter conhecimento e trabalhado lá achamos que seria 
mais cômodo para a gente começar a vida em outra cidade. Eu já 
conhecia a religião não só como cliente, porque na Bahia tomei 
algumas iniciações e a doutrina fui conhecer com Roberto Ataíde. 
Fiz um bori, meus padrinhos foram dona Maria Honorato filha de 
santo de Roberto a Iabassê141 dele e seu Jorge Ramalho hoje 
ambos falecidos. Comecei a desenvolver na jurema até da 
obrigação de Jurema o tombo como chamamos, minha madrinha 
era Madalena que por sinal frequentou a casa de Mãe Beata 
também. Na sequência tomei algumas obrigações no jejê142. E na 
época que conheci Roberto nesse comecinho conheci a história 
do Roberto com Mãe Beata, posso dizer que Roberto cria do 
barracão desde sempre. Sei que Roberto iniciou em Marés 
quando criança até um certo ponto em mesa branca e o guia da 
casa um dia lhe disse que ele tinha orixás que não era de mesa 

 
140 Não damos destaque a cor do orixá que comanda o ori do Márcio na sua a 
moldura que se encontra em seu registro pois não obtivemos essa informação 
de qual é o seu orixá de cabeça. Então deixamos uma cor neutra para 
representar o seu orixá. 
141 Iabassê – a responsável pelo preparo dos alimentos religiosos.  
142 Jejê – nome dado a uma folha, uma tradição do Candomblé (Candomblé Jejê). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

307 

branca e que ele teria que desenvolver porque os próprios guias 
da casa deram permissão para ele procurar alguém ligado a 
religião afro foi aí que ele chegou a Mãe Beata. Quando 
começamos Roberto me levou na casa dela fomos almoçar, ela 
era bem carismática, uma menina linda. A lembrança que tenho 
daquele sorriso, aquela mulher dinâmica, mulher de 
temperamento forte que a gente nem precisava mandar recado, 
não é? Uma filha de Iemanjá dinâmica. E nessa oportunidade 
Roberto contou minha história a ela e ela disse assim: olha eu 
gostei desse menino e sinceramente eu falando se esse menino 
ficasse aqui quem ia cuidar dele era eu. Mas eu acho que não vou 
ter tempo pra isso né Roberto, mas eu deixava ele no jeito. Eu por 
ser novo mais por conviver com pessoas mais velhas tinha esse 
privilégio de me sentar e ouvir as histórias entre eles e isso me 
despertou muito respeito. Eu a conheci pessoalmente e toda a 
história e de quem ela representou para matriz africana. Eu ouvi 
de várias pessoas, eu ouvi de Mãe Anália, Roberto e também de 
uma irmã de santo que fazia parte do barco das antigas também 
de Iemanjá. Eu ouvi em conversa a caminhada dela, a forma dela 
trabalhar, a forma que ela desenvolvia, a forma que ela 
desenvolvia, os relatos, as histórias de dentro do terreiro. Eu ouvi 
falar do primeiro terreiro, sobre os preceitos que eram seguidos, 
a responsabilidade e sobre a doação de si quando o pessoal se 
anulava143 da vida social, pois ali você quando virava um 
sacerdote tinha dedicação ao pessoal, coisa que hoje em dia 
você não vê mais como antes. Temos as procissões, as visitas 
que eram feitas, os preceitos dos iaôs, eu sei que se resguardam 
ainda mais me refiro a vida de roça porque naquela, época eles 
viviam como em uma comunidade, como se fosse uma roça 
inclusive para invocar encantados, esperar respostas, terem 

 
143 Quando o senhor Anco Márcio se refere a essa anulação é devido os 
sacerdotes terem preceitos para momento em que necessitam estarem 
preparados para se entregar aos rituais religiosos. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

308 

visões. Eu acredito piamente porque até 86 porque isso era coisa 
de 60, 70 que eu acompanhei várias vezes conversas de baú de 
segredo144, é falar até onde sei e posso. Digo assim em relação ao 
axé, ao fundamento que existia ali das coisas dela de dizer que 
vai acontecer tal coisa, tal dia, tal hora, acontecia exatamente 
certeiras e completamente reais. Roberto dizia assim: Mãe Beata 
dentro da espiritualidade se ela dissesse eu quero uma entrega 
em tal lugar Roberto fazia e trouxe dela de não fazer nada sem 
recado, confirmava no búzio, às vezes só orixá ou com só Exú 
quando era coisa de Exú ele sempre esperava o recado material. 
Ele dizia: a gente vai ficar aqui até acontecer tal coisa, nem que 
seja uma pessoa passar, olhar e dá boa noite e sair sem dizer 
nada, isso é um exemplo do que ele fazia podia ser uma animal 
alguma coisa porque veio dela. Estou arrepiado, eu não vou 

entrar em detalhes 
sinceramente falando porque 
pode haver pessoas e pensar é 
coisa de fábula. Mas estou 
falando de uma realidade de 
pessoas que convivi e com 
quase 90 anos que diziam e 
comentavam entre si. Meu 
relacionamento com Mãe 
Beata foi rápido, mas tive a 
chance de conhecê-la por 
intermédio de Roberto. 
Cheguei a participar da roda145 
em uma festa de Xangô. E 
como as coisas a gente não 

 
144 Baú de Segredo - É uma forma de direcionar segredos que não podem ser 
abertos a qualquer pessoa, são os segredos de dentro daquela comunidade ou 
até mesmo de certos rituais, feituras entre outros. 
145 Roda - o senhor Márcio se refere a gira. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

309 

sabe explicar no dia do falecimento de Mãe Beata, nós 
estávamos vindo de Rondônia de férias pra cá. Quando a gente 
chegou no aeroporto e pegou um carro, o motorista de táxi deve 
ter reconhecido Roberto e disse o senhor veio para o velório, o 
sepultamento de Mãe Beata, não vai dar tempo já saiu. Roberto 
sem saber me deixou no Cristo, deixou a mala inteira, vestiu uma 
roupa branca146 e foi para o barracão. Ao chegar lá realmente não 
tinha mais ninguém, só uma pessoa que o recebeu, se agarrou 
chorando e daí esperaram para saber o que fazer. Olha que coisa 
era pra gente tá presente e a gente sem saber de nada. Dona 
Carlinda Feitosa disse dias antes a nós que Mãe Beata tinha tido 
uma melhora boa, dona Carlinda era muito presente e amiga de 
Roberto. E antes disse Mãe Beata havia enviado a pouco tempo 
um cartão de Natal com a Oração Pegadas na Areia para Roberto 
e atrás tinha uma escrita dela. A Figura 111, mostra a oração. 

 
Figura 111 - Oração pegadas na areia 

 
Fonte: Presente pra você (2008). 

 
146 Nós umbandista vestimos branco para vivenciar o luto. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

310 

E para as realizações fúnebres depois de um tempo de luto 
tem pessoas designadas para realizar esses rituais e lembro que 
Mãe Beata ela cultuava a Umbanda e depois passou para Angola 
ela deu suas obrigações com seu Cecílio de Santana. Então sei 
que o seu barracão tinha reconhecimento da Casa Branca, tanto 
reconheceu que foi designada Mãe Olga Kalossi para fazer o 
sirum147. Os baianos preservam muito isso e se ela não tivesse 
esse reconhecimento, não teria indicação da Casa Branca para 
virem fazer o sirum, para mim o barracão era para ser tombado. 
Tem várias casas que nasceram na Umbanda que às vezes 
continuam a sua Umbanda, mas no dia de festa, isso é comum 
quantos axés eu conheço as dos mais antigos aqui, no Rio, São 
Paulo. Quanta gente não é assim porque a pessoa tinha suas 
entidades, sua jurema ele vai abandonar o que tem? vai passar 
uma borracha? não existe. Na minha concepção quem apaga 
passado? Agora sobre Mãe Beata sei que ela cumpria preceitos e 
cada um teve pai e mãe de santo teve sua importância no seu 
tempo. E Mãe Beata respeitava os encantados, os caboclos, 
pretos, mestres. Suas manifestações eram lindas, Roberto dizia 
que ela tinha incorporações dormindo e era espontâneo e 
acontecia naturalmente dizia que as entidades dela vinham 
muito positivas. E quero deixar registrado que na oralidade esses 
relatos são fontes e por ela (Mãe Beata) e por ele (Robertão) em 
memória dos dois e da vivência rica que tiveram que eu me achei 
mesmo ainda na fase (luto) que era necessário, pelo que você 
Karina representa para a ancestralidade e tradição de um povo. 
 

 
147 Sirum - cerimônia fúnebre.   



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

311 

MÃE KARINA NOS BRAÇOS DE 

IEMANJÁ: ODOCIÁ! 148 

 

 
 
Iemanjá considerada a mãe de todos os orixás, conhecida 

como Janaína, considerada por Souza como,  

Rainha de tôdas as rainhas, Rainha de 
todos os Santos, Rainha dos profetas. 
Dos Anjos, dos Apóstolos, dos Patriarcas 
e das Virgens; vive em todos os 
corações, o coração de Maria, símbolo 
sagrado do amor, da fé e da pureza 
(Souza, 1964, p. 39). 

Ela representa as águas salgadas, as águas do mar. Dona 
de uma beleza e que encanta quem escuta seu cantar como bem 
trata a canção de nome “Como é lindo o canto de Iemanjá” de 
autoria desconhecida.  

 
148 Odociá - saudação ao Orixá Iemanjá - significa Salve a Senhora das águas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

312 

Mãe d'água 
Rainha das ondas, sereia do mar 

Mãe d'água 
Seu canto é bonito quando tem luar 

Como é lindo o canto de Iemanjá 
Faz até o pescador chorar 

Quem escuta a Mãe d'água cantar 
Vai com ela pro fundo do mar 

Iêê, Iemanjá! 
Rainha das ondas, sereia do mar 

Fonte: Letras (2022). 
 

Falar de Iemanjá149 é destinar um cuidado com as palavras, 
pois é mãe de meu ori e a quem bato cabeça. Esse cuidado se dá 
no momento em que retrato a escrevivência, a vivência de uma 
mulher negra, umbandista possibilitando que outras Mãe Beatas, 
Karinas possam perceber e entender que   

[...] a escritora ou o escritor ao incentivar a 
sua escrita, pode deixar um pouco de si, 
consciente ou inconscientemente, creio que 
a pessoa que lê acolhe o texto, a partir de 
suas experiências pessoais, se 
assemelhando, simpatizando ou não com as 
personagens (Nunes, 2020, p. 32). 

E neste viés que possam compreender que no seu/nosso 
escreviver possamos criar meios de enfrentamento contra a não 
aceitação, o preconceito, a discriminação, a intolerância, a falta 
de respeito, contra a falta de cuidados com os menos favorecidos 
enfim contra tudo o que impedi as nossas(os) e até a nós 
mesmas(os) realizarmos. E através da escrevivência está sendo 
possível dar gritos através das letras.  

 
149 Por ser filha de Iemanjá, damos destaque em sua fotografia com a cor que 
representa o orixá dona de seu ori. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

313 

MEMÓRIAS DE INFÂNCIA:  TRAJETO DE 

UMA IDENTIDADE  

 
Falar de infância é entender “[...] que a memória é, acima 

de tudo, uma reconstrução do passado, mais do que uma 
reconstituição fiel de si mesmo [...]” (Candau, 2021, p. 09), é falar 
da memória como fenômeno construído tanto individual como no 
coletivo, é poder trazer na mente fatos e acontecimentos vividos 
em um momento especial da vida. A Figura 112 mostra a minha 
árvore genealógica disponibilizada pelo MyHeritage150. 

Quando nos referimos as memórias de infância vem à 
mente lembranças de pessoas, de objetos, de lugares, de 
brincadeiras, das traquinagens151 entre tantas formas de trazer à 
superfície momentos sofridos, felizes, compartilhados ou não, 
mais que marcaram uma parte da vida.  

Dessa forma afirma Córdula e Oliveira (2015, p. 50) que 
“não voltamos no tempo para reviver, mas refletirmos sobre o 
vivido, agregando a experiência do presente ao frescor dos 
acontecimentos passado”. Se as experiências do presente 
envolvem o frescor dos acontecimentos passado como bem traz 
Córdula e Oliveira (2015) é poder reafirmar que somos 
construções e mudanças dos nossos antepassados, e isso pode 
ocorrer conforme as mudanças que o tempo nos presenteia.  
  

 
150 É uma plataforma de genealogia online que oferece serviços e produtos web, 
móveis e de software. 
151 Traquinagem - comportamento inquieto, brincadeira, agitação. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

314 

Figura 112 - Árvore Genealógica de Karina Ceci 

 
Fonte: adaptado de MyHeritage (2023). 

 
Ao tratar da identidade que pode ser percebida e 

representada por nossas ações, por cada grupo social, por cada 
indivíduo mostrando suas diferenças e particularidades, porém, 
possuem ao nosso entender o um mesmo objetivo, serem 
percebidos e respeitados por todos.  

Para Santos (2011, p. 146) a “identidade e diferença são 
indissociáveis. Sem a diferença não há identidade”, corrobora 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

315 

Heidegger (2018, p. 07) quando mostra que “o comum-pertencer 
de identidade e diferença é apontado como aquilo que deve ser 
pensado”. Compreendemos que a identidade serve para 
diferenciar e identificar um costume, modo de viver de um povo o 
diferenciando dos demais indivíduos.  

Então pensemos na identidade cultural destacando a 
crença religiosa que tem sua identidade herdada com as 
tradições, construindo as memórias coletivas e com os 
ensinamentos dos mais velhos que tentam não vivenciar as 
mudanças que surgem naturalmente no decorrer do tempo e da 
situação social, e sem perceber convivem entre si, envolvidos 
nas mudanças.  

Mas, se a identidade como descreve Santos (2011, p. 149) 
são “fontes de significado mais importante que os papéis 
sociais” e que “os papéis organizam funções e as identidades 
organizam significados”. Contudo pensamos que organizar o 
registro da memória de uma infância agregando os sentimentos 
nela existentes como sentimentos de afeto, de saudade, de 
medo, de alegria entre tantos que estão ocultos e/ou na reserva 
do mais profundo lugar da memória. 

A MEMÓRIA INVISÍVEL : O 

ESQUECIMENTO  

 
Nos assegura Assmann (2011, p. 34) que o “[...] 

esquecimento e recordação estão indissociavelmente 
intricados. Um é possibilitador do outro”. Então para trazer a 
superfície momentos vividos, é preciso que tenhamos um 
incentivo, que um gatilho seja disparado e que toque em um de 
nossos sentidos permitindo um saborear, um sentir, um 
perceber, um ouvir, um olhar, representando o passado através 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

316 

da memória, e como atesta Oliveira (Informação verbal)152 que “a 
memória é uma representação do passado, um reavivamento de 
um tempo presente, é a leitura do presente sobre o passado”. A 
Figura 113 expõe a Silvinha grávida de Karina Ceci. 

 
Figura 113 - Silvinha grávida de Karina Ceci (1980) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Essa leitura faz com que o tempo para uns tenham o prazer 

de revocar, para outros o desejo que permaneça 
esquecido/adormecido, como também há situações onde existe 

 
152 Informação verbal da professora Bernardina Freire na aula da pós-graduação 
em Ciência da Informação da disciplina Informação, Memória e Identidade, no 
dia 25 de agosto de 2021. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

317 

bloqueios interferindo o sucesso para que ocorra uma 
“recordação bem-sucedida chamada de memória feliz” (Ricoeur, 
2007, p. 46) mas para que ocorra uma memória feliz, devemos 
entender que a felicidade está dentro de nós, observando o nosso 
interior, permitindo sentir a própria felicidade. 

Com isso, permitir sentir a própria felicidade resulta em um 
reconhecimento de si, considerando indivisamente ação e 
paixão, ação de agir mal e paixão de ser afetado por sua própria 
ação (Ricoeur, 2007) e uma reconciliação entre o eu e o passado 
como a construção memorial de todo o momento da construção 
de si. 

MEMÓRIA APAZIGUADA: LEMBRAR 

PARA NÃO ESQUECER  

 
Estar presente no lugar que nos contempla prazer é 

facilmente presenteado pela memória um relembrar, um viver 
pois bem cita Yates (2007, p. 23) que, 

Um locus é um lugar facilmente apreendido 
pela memória, como uma casa, um 
intercolúnio, um canto, um arco etc. 
Imagens são forma, signos distintivos, 
símbolos daquilo de que queremos nos 
lembrar (Yates, 2007, p. 23). 

E ao tratar sobre a lembrança Ricoeur (2007, p. 107) diz que 
“ao se lembrar de algo, alguém se lembra de si”, que “lembrar-se 
é ter uma lembrança ou ir em busca de uma lembrança” (2007, 
p. 24). Logo, compreende-se que lembrar é nos permitir não falar 
apenas de si, mas envolvendo um coletivo que fez parte desse 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

318 

momento, rememorando pessoas, fatos, acontecimentos, 
mesmo que alguns deles não venha contido de boas lembranças.   

Conforme a Figura 114 ela trata de permitir com que a 
pesquisadora volte a relembrar uma fase da vida, o momento em 
que viveu dentro de uma comunidade religiosa inserida dentro de 
seu próprio convívio familiar (Karina Ceci sentada em cima da 
mala do carro e ao seu lado esquerdo sua tia Eronilda Cabral). 

 
Figura 114 - Dia de festa no Terreiro de Umbanda – Mãe Iemanjá153. 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora (1982). 

 
Bosi (1979, p. 23) diz que “se lembramos, é porque os 

outros, a situação presente, nos fazem lembrar [...]”. Bosi 

 
153 Terreiro de Umbanda Mãe Iemanjá dirigido por mãe Beata, situado no bairro 
do Rangel em João Pessoa/PB, década de 1980. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

319 

continua afirmando que “a lembrança é a sobrevivência do 
passado”. E lembrar, pode ser considerado o presente da história 
vivida e guardada no passado, saboreando no presente o 
desfrute da trajetória e experiência de vida através da memória, 
por que “a lembrança é a recuperação do conhecimento ou da 
sensação ocorrida. É um esforço deliberado para encontrar seu 
caminho entre os conteúdos da memória, perseguindo aquilo 
que se quer lembrar” (Yates, 2007, p. 54). 

Precisamos registrar através das lembranças pois [...] “a 
lembrança é a representação de um objeto ausente” (Bergson, 
1999, p. 275) e com isso serve para preservar fatos e 
acontecimentos vividos individualmente como coletivamente, 
além de preservar os lugares de memória, seja em qualquer 
sentido para que não caiam no esquecimento vindo a servir de 
prova/ testemunho futuramente as pessoas que não conviveram 
nesses momentos. E assim possam saber, conhecer a 
sua/minha trajetória de vida, como lugar de onde nasceu, viveu, 
apresentando pessoas que tivemos convívio sejam elas 
familiares ou amigos.  

A Figura 115 mostra um momento de celebração, de 
realização e de felicidade para alguns presentes. Podemos assim 
concordar com o que nos afirma Bergson (1999) que mesmo os 
momentos ausentes eles podem ser representados e 
preservados nos registros. 

A Figura 116 nos presenteia com outros momentos 
ausente, mas que são representados através dos registros e 
lembrados pela memória.   

 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

320 

Figura 115 - Karina Ceci como dama de honra 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

321 

Figura 116 - Karina Ceci e sua irmã mais velha Karla Danielle no 
carnaval no bloco de Dona Emília e Karina Ceci no São João do 

Orfanato Dom Ulrico 

 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

322 

Com isso consideramos as lembranças como um conjunto 
de experiências de todo o decorrer da vida, carregado de histórias 
e de objetos tangíveis e intangíveis que sendo transcrita e 
descrita possibilita a visibilidade do que estava oculto. Considera 
Candau (2021, p. 72) a memória como,  

[...] uma arte da narração que envolve a 
identidade do sujeito e cuja motivação 
primeira é sempre a esperança de evitar 
nosso inevitável declínio. É por isso que 
muitas vezes as pessoas, ao envelhecer 
tornam-se muitos falantes ou então 
definitivamente silenciosas, após terem 
aceitado o inevitável. [...] sabe se que o 
estado emocional do narrador, as influências 
que sofre, pode ter efeito sobre a natureza 
das lembranças evocadas sem que se possa 
realmente determinar se a qualificação feia 
do acontecimento, quando recordado, deve-
se a elementos seus ou à projeção do seu 
humor no momento mesmo da 
reminiscência. Seja o que for, o sujeito que 
experimenta um sentimento interior de 
tristeza terá, talvez, a tendência a recordar 
experiências qualificadas como tristes, 
conferindo assim uma visão tendenciosa de 
sua própria vida. Essa dependência do 
contexto participa, portanto, da 
reconstrução das lembranças. 

E mesmo que seu presente momento não seja de total 
alegria, algumas lembranças, algumas recordações te 
possibilitam trazer na memória momentos silenciados. Contudo, 
faz-se presente no que digamos guardados dentro dos baús que 
existem preservados no palácio da memória, como diria Santo 
Agostinho. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

323 

Irei também além desta força da minha 
natureza (a memória: n.d.r), ascendendo por 
degraus até àquele que me criou, e dirijo-me 
para as planícies e os vastos palácios da 
memória, onde estão tesouros de 
inumeráveis imagens veiculadas por toda a 
espécie de coisas que se sentiram. Aí está 
escondido também tudo aquilo que 
pensamos, quer aumentando, quer 
diminuindo, quer variando de qualquer modo 
que seja as coisas que os sentidos atingiram, 
e ainda tudo aquilo que lhe tenha sido 
confiado, e nela depositado, e que o 
esquecimento ainda não absorveu nem 
sepultou (Confissões, X, 8, 13; Agostinho, 
2004, p. 454). 

O palácio, metaforicamente, adotado pelo autor indica o 
espaço que abriga e habita o ser, o eu. Nesse caso, o eu que 
também tem o que dizer, um espaço dotado de escrevivências 
habitadas, no qual se instalam vários baús. 

BAÚS DE UMA MEMÓRIA FELIZ  

[...] as identidades dos sujeitos são 
construídas, e a cultura é constituída a partir 
de ações de criação e apropriação dos 
registros de conhecimento (documentos) 
pelos sujeitos agindo de forma 
reciprocamente referenciada na construção 
dos saberes (Araújo, 2017, p. 29). 

Evocar lembranças é trazer junto a sensação de estar 
naquele determinado tempo, tempo esse de boas, más e 
maravilhosas recordações. Buscamos revirar o baú e nele 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

324 

apresentar momentos que poderão servir de gatilhos na memória 
de outros, permitindo-os sentir sensações adormecidas.  

De acordo com Candau (2021, p. 19): 

[...] a memória é ‘geradora’ de identidade, no 
sentido que participa de sua construção, 
essa identidade, por outro lado, molda 
predisposições que vão levar os indivíduos a 
‘incorporar’ certos aspectos particulares do 
passado, a fazer escolhas memoriais, [...] 
que dependem da representação que ele faz 
de sua própria identidade, construída ‘no 
interior de uma lembrança’.  

Considera Araújo (2017, p. 29) que, 

[...] as identidades dos sujeitos são 
construídas, e a cultura é constituída a partir 
de ações de criação e apropriação dos 
registros de conhecimento (documentos) 
pelos sujeitos agindo de forma 
reciprocamente referenciada na construção 
dos saberes.  

Transcrevemos um reavivamento junto às lembranças 
pessoais de uma época considerada a mais linda de toda sua 
trajetória como bem mostra a Figura 117 em que a pesquisadora 
aos seus três anos de vida estar presente no momento em que 
sua bisavó festeja o seu orixá. Tendo ao lado os irmãos na fé, seus 
bisavós Pai João e Mãe Beata e sua irmã caçula Kadja Elyze 
(1983). 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

325 

Figura 117 - Karina Ceci e sua irmã mais nova Kadja Elyze na 
festividade religiosa em comemoração a Iemanjá no Terreiro de 

Umbanda Mãe Iemanjá 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
E com esse registro volto a lembrar e ao mesmo tempo em 

que ao fechar os olhos posso ouvir a voz de minha a mãe 
‘Silvinha’ quando relatava fatos de minha infância que busco 
sempre lembrar, mas o esquecimento às vezes se faz presente 
em muitos momentos. Recordo ela falar assim:  

Você tinha 1 ano e 7 meses de vida quando 
adoeceu e em uma noite chuvosa 
exatamente no dia 04 de dezembro de 1981 
sai desesperada a casa de sua bisavó e ao 
chegar lá a joguei em seus braços, 
automaticamente, ela chama seu bisavô - 
‘João corre aqui e veja, é a cara de Nino’. Em 
seguida comecei a falar sobre o sonho que 
tive com você, ela em sua crença já 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

326 

descreveu o sonho e me disse o que deveria 
fazer. E depois da realização do que deveria 
ser feito ela me pede para colocar em seu 
registro o nome da cabocla dela a CABOCLA 
CECI, como você bem sabe ela tinha a 
umbanda como religião. E fomos marcar seu 
batizado e ao chegar à igreja aquela que fica 
na entrada de quem vai para Cruz das Armas 
a Igreja de Nossa Senhora de Lourdes, o 
Padre logo questionou e disse com esse 
nome não batizo, e foi um batizo e um não 
batizo, que nem lembro como conseguimos 
convencê-lo. E no dia 17 de maio de 1981 
conseguimos lhe batizar, foi uma alegria 
imensa. Depois disso sua avó não me deixou 
trazê-la de volta, pediu para ficar com você e 
como eu trabalhava muito permiti, mas 
sempre indo lá. O tempo passou você 
sempre ao lado de sua bisavó, de seu bisavô, 
de sua avó, de seu tio, como de mim e seu pai 
participando das festividades religiosa, dos 
rituais, no dia a dia, menos nas práticas pois 
você era muito novinha e geralmente 
crianças naquela época não via certos 
rituais. Mais nas festividades sua bisavó fazia 
questão, tinha um orgulho danado de ter 
você participando junto a ela, você sempre 
foi muito tímida então sempre permanecia 
quieta, pedia para vestir suas roupas 
(sempre combinando com as de sua bisá), 
era a mini roupa, em uma mini aprendiz. Sua 
infância foi com ela e quando ocorreu o 
momento dela ficar doente, ela me chamou 
para que eu trouxesse você pra casa, mas 
você já estava prestes a fazer 10 anos. Tive 
que colocar você no orfanato junto com suas 
irmãs, você se lembra bem disso. Sua irmã 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

327 

Kadja era mais nova, ficava no Jesus de 
Nazaré aquele ao lado do Hospital São 
Vicente de Paula, Karla e você no Dom Ulrico, 
isso me deixava triste em estar tão distantes 
de vocês, tu lembra? que vocês iam nas 
segundas e nos sábados voltava quando 
dava eu pegava e quando não os clientes do 
salão pegavam vocês e deixavam no meu 
trabalho porque eu não podia sair naquele 
horário e a noite íamos para casa todas 
juntas no ônibus Setusa  (risos) e eu só tinha 
o sábado à noite e o domingo com vocês. 
Mas era preciso trabalhar para sustentar 
sozinha uma casa e três filhas. 
Sobrevivemos, não é? 

Ao lembrar das histórias de minha vida narradas por minha 
mãe me permitiu sentir a felicidade dos momentos bastantes 
felizes, sem que esse momento presente eu estivesse na minha 
total felicidade. Me fez voltar no tempo que aparentemente 
estava no presente, mas dentro de minha memória e como 
anuncia Ricoeur que “as imagens sensíveis e as noções se 
acrescenta a lembrança das paixões da alma: de fato é dado à 
memória lembrar-se sem alegria da alegria, sem a tristeza da 
tristeza” (2007, p. 110). 

A seguir, a Figura 118 ilustra um momento feliz sentido não 
só por mim, mas por quem presente estava quando entrega 
Karina Ceci aos cuidados do nosso criador. E esse momento é 
sentido no seu batismo mesmo tendo ocorrido algo que ao nosso 
entender foi um ato de intolerância. Porém, há fatos e 
acontecimentos que mesmo voltando ao passado não precisam 
ser esclarecidos, por tocar em sentimentos profundos dentro de 
nós. 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

328 

Figura 118 - Batizado de Karina Ceci (1981) 

Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 
 

Há pontos na fala de minha mãe que lembro sim, como 
também há muitos fatos que nem me atrevo a dizer que lembro, 
como há fatos que prefiro deixá-los no ocultamento, mais que foi 
ativado no momento de escuta. Mas, “talvez uma volta no 
passado possa senão explicar, mas esclarecer os fatos” (Costa, 
1997, p. 111).  

Como o porquê de o padre não querer realizar o batismo 
por conta do meu sobrenome que provém de uma cabocla, a 
cabocla de minha bisavó Mãe Beata, a Figura 119, apresenta a 
estátua que representa a cabocla Ceci. 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

329 

Figura 119 - Fotografia da estátua da cabocla Ceci dentro do quarto de 
Jurema de Mãe Beata 

                                    
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Vamos lembrar de coisas que nos trazem sentimentos 

bons, lembrar de momentos feliz, prazerosos que o tempo não 
apagou dentro de mim, por exemplo: 

Quando dormia em uma rede no próprio 
quarto de minha bisavó e ela coloca uma 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

330 

bacia de ágata para aparar meu (risos) xixi; 
lembro de brincar sempre com a vizinha e a 
nossa divisão era uma cerca de varas; minha 
avó sempre aos sábados quando vinha da 
feira trazia panelinhas de barro para que eu 
pudesse  brincar de casinha; lembro de uma 
mesa enorme na cozinha e meu lugar era 
sempre ao seu lado e meu assento era um 
banco de madeira na cor azul; lembro que 
pela manhã  Afonso ou Zé Carlos me levavam 
a escola e meu lanche ( ai que delicia estou 
sentido o gosto na boca) kisuke154 de laranja 
e bolacha cream- cracker ou biscoito de 
leite; amava comer cuscuz com biscoito 3 de 
maio e continuo amando; lembro que no 
quintal de casa havia um pé de pimenta e ela 
me fez com 8 anos ficar embaixo para que eu 
acreditasse que minha chupeta estava 
ardendo devido eu estar embaixo do pé de 
pimenta e eu a joguei para o lado do muro; 
lembro do fogão a lenha, na área de fora da 
cozinha onde era feita o ageum do santo; 
lembro de um quintal imenso e com várias 
árvores, ervas e plantas;  lembro das viagens 
que fizemos uma para a Bahia, outra para o 
Rio de Janeiro onde tive que subir em um 
navio por uma escada de metal que balança 
horrores no meio do oceano onde minha bisa 
jogou um pente daqueles que prende cabelo 
ao mar e tive a sensação de acalmar a 
ventania, lembro nessa mesma viagem  que 
me inxirir155 de fazer brigadeiro e o mesmo 
caiu e tive queimaduras no pé esquerdo onde 
fez bolhas enormes; lembro que fomos a 

 
154 Kisuke – forma de denominação aos sucos em pó nas décadas de 80 e 90. 
155 Inxirir vem de enxerimento – expressão regional comum no Nordeste. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

331 

Conceição de Piancó na Paraíba (local onde 
sua família residia) e ao lado da casa havia 
um pé de umbu cajá lindo (trago bem na 
memória os frutos) e que nessa mesma 
viagem fomos tomar um banho de cachoeira 
e eu vi uma cobra engolindo um sapo; lembro 
que sempre participei junto com ela das 
festas religiosas e eu tinha um medo danado 
quando as pessoas se irradiavam com as 
entidades e vinham próximo a mim; lembro 
de sentar a sala e escutar ao lado deles no 
passa disco Luiz Gonzaga e Trem da alegria; 
lembro que a tarde sempre ficávamos 
sentadas na frente de casa esperando 
alguém trazer o pão quentinho naquela 
sacolinha de pano e em um certo dia ao 
retornar ao interior da casa, ao 
atravessarmos o salão156, o teto do mesmo 
desabou e ela conseguiu construí-lo 
novamente, mas o destino quis que ela 
partisse cedo demais aos seus 62 anos e 
nem ao seu velório puder ir, me impediram e 
depois disso (acredito) fiquei com esses 
pouquíssimos momentos na memória, 
lógico que existem mais momentos que só 
escavando cada camada de minha memória, 
só disparando certos gatilhos que virão à 
tona, mais tem um momento que desse eu 
tentarei não esquecer foi no dia em que 
retornei ao casarão era assim que a 
residência de minha bisavó era denominada 
para pegar meus pertences e ao caminhar 
para a porta de saída viro o rosto para o lado 
esquerdo do salão, em direção ao nosso 
quarto e a vejo sentada em frente a  

 
156 Salão - local onde eram realizadas as festas religiosas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

332 

penteadeira penteando seus longos cabelos, 
eu uma criança sem entender, sem ter 
participando do momento de seu enterro me 
deparo com pessoas chorando por causa de 
sua ausência e eu simplesmente a vejo e o 
que faço naquele momento ‘corro’ para o 
lado de fora e choro desesperadamente e 
dizendo ‘eu vi ela ali, bem ali’. E hoje a tenho 
linda em minha memória e a sensação que 
ela está apenas viajando. (Karina Ceci, 2021) 

Ao revocar as memórias, registrando um pouco dos 
momentos vividos individual e coletivamente, fez com que a 
emoção tomasse conta de mim, ressurgiu, o coração acelerou e 
uma chama acendeu no meu interior, a chama da saudade, do 
apego, do amor. A Figura 120, mostra Karina Ceci conduzindo um 
filho de santo e sendo direcionada por Mãe Beata e Pai Afonso. 
 

Figura 120 - Karina Ceci retirando uma filha de santo no Terreiro de 
Umbanda Mãe Iemanjá (1986) 

  
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

333 

Carvalho (2019, p. 93) explica que, 

Registrar experiências é sem dúvida reviver o 
passado, buscando nas lembranças e 
memórias histórias que podem ser 
socializadas, tornando-se memória coletiva 
de experiências também coletivas, visto que 
vivendo em sociedade as histórias 
individuais são realizadas com o 
compartilhamento e relação com outras 
pessoas, onde os laços de interação são 
profundamente imbricados em redes 
estruturadas e cenários de comunicação.  

Sinto meu passado vivo, presente e tenho a sensação que 
aquela menina prestes a fazer 10 anos, hoje com 43 anos e com 
poucas lembranças teve a sorte de ter tido uma infância linda e 
feliz, continua bem ativa e bem viva dentro de mim. 

A Figura 121 expõe bem esse sentimento quando 
participava da semana da criança e do São João no Orfanato Dom 
Ulrico.  

Continuo com os ensinamentos aprendidos pelos meus 
antepassados dando importância a minha história, traduzindo 
minha existência. Claro que em alguns desses caminhos da vida 
algo a mim transmitido quando criança teve modificações, 
porém, certos costumes, certas manias, certos pensares, certos 
gostos, certas maneiras de agir e pensar entre tantos certos na 
vida me proporcionaram resistência.  

 
  
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

334 

Figura 121 - Karina Ceci e suas irmãs em apresentação cultural no 
Orfanato Dom Ulrico (1989) 

Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 
 

E nessa resistência permaneço na religião apresentada a 
mim por meus bisavós Mãe Beata e Pai João, hoje (2023) sigo ao 
lado de meus familiares que são meus zeladores e irmãos na fé.  
O Quadro 1 descreve alguns de meus familiares praticantes da 
umbanda, jurema e do candomblé. 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

335 

Quadro 1 - Nomes de familiares praticantes da religião afro-indígena 
(2023) 

Nome religioso Nome e parentesco 
Familiaridade 

religiosa 
Mãe Marinalva de 

Ogum 
Marinalva Amélia da 
Silva - avó biológica 

Mãe de santo 

Pai Damião de Oxum 
Damião Aguinaldo de 

Souza Silva - tio biológico 
Pai de santo 

Mãe Silvinha de Xangô 
Maria da Silva Souza - 

mãe biológica 
Irmã de santo 

Pai Hilton de Oxalá 
Hilton Torres Holmes - 

esposo 
Irmão de 

santo 

Pai Vinícius de Ogum 
Mácio Vinícius de Sousa 
Santana - filho biológico 

Irmão de 
santo 

Mãe Cristina de Oxum 
Izabel Cristina Ribeiro de 

Souza - tia biológica 
Irmã de santo 

Mãe Kadja de Xangô 
Kadja Elyze de Sousa 
Silva - irmã biológica 

Irmã de santo 

Pai Paulo de Iemanjá 
João Paulo Cardoso da 

Silva Souza - primo 
biológico 

Irmão de 
santo 

Abiaxé157 Maria Beatriz 
Maria Beatriz de Souza 

Targino - sobrinha 
biológica 

Irmã de santo 

Yasmin Famo158de 
Yemonjar 

Yasmin Yohanne de 
Souza Alves - sobrinha 

biológica 
Irmã de santo 

 
157 Abiaxé – pessoa que recebeu ainda no ventre da mãe os sacrifícios da 
obrigação, feitura. 
158 Famo - termo utilizado no Candomblé (Ketu) damos o nome do Candomblé 
pois foi onde a filha de santo foi iniciada. Famo - descreve a posição de que o 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

336 

Anbiãn Luan 
Luan Souza Santos - 
sobrinho biológico 

Irmão de 
santo 

Ogãn Alisson 
Alisson de Oliveira Souza 

- primo biológico 
Irmão de 

santo 

Ogãn Hércules 
Hércules Bráulio Alves 

Santos - cunhado 
Irmão de 

santo 

Anbiãn Jonatha 
Jonatha Ribeiro Lourenço 

dos Santos - primo 
biológico 

Irmão de 
santo 

Anbiãn Maria Luíza 
Maria Luiza Rodrigues 

Marcone - nora 
Sobrinha no 

santo 

Fonte: elaborado pela pesquisadora (2023). 
 

Fazer o registro dos familiares me permite escreviver, 
valorizar e fortalecer a minha identidade, a nossa História 
enquanto praticantes das religiões afro-indígena. É perceber que 
mesmo pertencendo a tradições religiosas diferentes vivemos 
em comunhão, cumplicidade, parceria e respeito.  

A Figura 122, mostra a pesquisadora em seu momento em 
que é apresentada a família de santo e as pessoas que estão no 
espaço para prestigiar a iaô e ao mesmo tempo pessoas que 
estão no intuito de conhecer, outros para pesquisar.  

A Figura 123, mostra a pesquisadora acompanhada por 
seus pais de santo representando o orixá Ogum. 

 
 

 

 
  

 
filho(a) sai junto aos seus irmãos de santo no dia de sua obrigação/feitura onde 
chama-se de barco. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

337 

Figura 122 - Karina Ceci em sua saída de iaô no Terreiro de Umbanda 
Ogum Beira Mar representando Iemanjá e Oxalá (31 de maio de 2015) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
Figura 123 - Karina Ceci em sua saída de iaô no Terreiro de Umbanda 

Ogum Beira Mar, representando Ogum (31 de maio de 2015) 

 
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

338 

Na Figura 124, trata de mostrar a pesquisadora recolhida 
no quarto da jurema tendo ensinamentos de seu pai de santo (Pai 
Damião). Esse foi o dia em que ocorreu um toque de jurema para 
que a filha que estava recolhida pudesse sair de obrigação na 
jurema (2013). Onde ocorreu saídas para representar as 
entidades da jurema como: Ossanhã, pomba gira, cabocla, preta 
velha e o mestre.  

 
Figura 124 - Obrigação na Jurema de Karina Ceci (24 de fevereiro de 

2013) 

Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 
 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

339 

E com resistência ensinamos os nossos mais novos, dando 
continuidade de geração a geração, a não ter vergonha de onde 
veio, de suas origens, de seu lugar de pertencimento, mesmo 
aqueles que buscaram outras formas de viver ou de outras 
práticas religiosas.  

Ensinamos que devemos viver em comunhão, em paz uns 
com os outros, mostrando que o mundo necessita de 
compreensão e respeito.  

A Figura 125 mostra a bisavó (Mãe Marinalva), avó (Mãe 
Silvinha) ambas incorporadas com orixá saudando o Pai Vinícius 
na época ainda anbiãn. 
 

Figura 125 - Encontro de gerações (abril de 2008) 

     
 

 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

340 

Fonte: acervo pessoal da pesquisadora  
 
Tataraneto de Mãe Beata e Pai João; Bisneto de Mãe 

Marinalva e Aguinaldo de Souza (ogãn), bisneto de Mãe Eurídice; 
neto de Mãe Silvinha e Elias (ogãn) e filho de Mãe Karina (Iaô), Pai 
Vinícius continua dando segmentos a nossa religião, conforme 
revela a Figura 126, ao testemunhar, que a história continua 
sendo repassada de geração a geração, pois a tradição segue por 
meio daqueles que nos sucederão e os nossos antepassados 
merecem nosso reconhecimento, firmando uma identidade. 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

341 

Figura 126 - Karina Ceci ao lado de seu filho biológico (31 de maio de 
2015) e Mácio Vinícius no dia de sua obrigação de Iaô (24 de abril de 

2016) 

    
Fonte: acervo pessoal da pesquisadora. 

 
E como “não há identidade sem memória” (Granato, 2009, 

p. 09), que certos valores, o respeito, a ética, o olhar o outro como 
quero ser vista, a vivenciar costumes aprendidos como seguir a 
religião que sempre me fez bem, isso nada mudou apenas se 
fortaleceu. Os registros e narrativas aqui postas buscam 
evidenciar diferentes maneiras pelas quais as coisas são 
lembradas e perpetuadas. 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

342 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

343 

NO BALANÇAR DAS 

ONDAS ENTRELAÇADA 

NO ENCANTO DAS 

TURIMBAS/TOADAS: o 

passado no momento 

presente  
Quando alguém quer revocar qualquer coisa, 
seu procedimento será o seguinte: procurará 
descobrir um ponto de partida para um 
movimento que o conduzirá àquele que ele 
busca (Aristóteles, 2012, p. 82). 

Sou feita de retalhos. 
Pedacinhos coloridos de cada vida que 
passa pela minha e que vou costurando na 
alma. 
Nem sempre bonitos, nem sempre felizes, 
mas me acrescentam e me fazem ser quem 
eu sou. 
Em cada encontro, em cada contato, vou 
ficando maior... 
Em cada retalho, uma vida, uma lição, um 
carinho, uma saudade... 
Que me tornam mais pessoa, mais humana, 
mais completa. 
E penso que é assim mesmo que a vida se 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

344 

faz: de pedaços de outras gentes que vão se 
tornando parte da gente também. 
E a melhor parte é que nunca estaremos 
prontos, finalizados... 
Haverá sempre um retalho novo para 
adicionar a alma (Pizzimenti, Cris.  20?). 

 

 

Toda caminhada em algum momento requer uma parada. 
Não é diferente na produção acadêmica, embora tivéssemos 
muito ainda por dizer. Mas, igual a uma colcha de retalhos 
procurei tecer cada pedaço com fios da memória dos outros 
aliada a minha própria memória com vistas a construir um 
enorme bordados de vidas que se entrelaçaram, alguns mais 
intensamente que outros, mas todos deram de alguma maneira 
o colorido desse percurso, cujo objetivo foi de construir a 
trajetória infomemorial de Maria Beatriz, Mãe Beata, 
considerando aspectos do contexto cultural, social e religioso da 
cidade de João Pessoa (PB), a partir de seu acervo pessoal sob a 
perspectiva da escrita de si aliada às práticas da escrevivência. 

Assentar a investigação nessas teorias propiciou repensar 
a pesquisa também como uma realização pessoal que nos 
permitiu (re) direcionar o olhar sobre Mãe Beata a partir da junção 
das informações memoriais constante da documentação 
analisada que incluiu desde documentos pessoais, cartoriais a 
recortes de jornais, bem como o dos depoimentos narrativos de 
pessoas que conviveram com ela em várias frentes, desde sua 
vida pessoal, religiosa e social, destacando-se a forma altiva com 
Mãe Beata, mulher negra e praticante da Umbanda, da Jurema e 
do Candomblé Angola, desenhou sua própria trajetória. 

Nesse sentido, acreditamos ter alcançado cada objetivo 
específico, culminando com o cotejamento informações orais e 

https://www.pensador.com/autor/cris_pizzimenti/
https://www.pensador.com/autor/cris_pizzimenti/


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

345 

documentais na construção infomemorial religiosa Mãe Beata, 
isso implica reiterar que consideramos em cada documento, em 
cada narrativa as metamemórias, ou seja, os aspectos 
representacionais sobre Mãe Beata, dito de outra maneira a 
partilha da representação de um passado que se supõe comum 
(Candau, 2005). Delas extraímos aquilo que consideramos 
significativo informacionalmente para atender os objetivos 
traçados.  

De modo, que olhar, informacionalmente o passado 
partilhado de Mãe Beatra nos fez metaforicamente imaginar uma 
linha e com ela tecer as costuras de sua trajetória, tornando 
possível caminhar e escrever aspectos silenciados das práticas 
religiosas, da vida de Mãe Beata, como também dos praticantes 
da religião de matriz afro-indígena, e as estratégias de 
enfrentamento das imposições sociais e uma possível 
“harmonia” com/no campo social e o poder do estado. 

Quando nos referimos ‘harmonia no campo social’ é 
destacando as oportunidades que as religiões afro-indígenas 
paraibanas tiveram de se apresentar à sociedade sem que 
fossem impedidas e barradas nas suas realizações como: 
apresentações em teatros, divulgações de suas atividades 
religiosas em meios de comunicações, presença em eventos 
nacionais, fundação da primeira federação paraibana de cultos 
africanos,  participações em locais jamais pensados como ter 
registro em revista internacional entre outras inacreditáveis 
oportunidades. 

Sabe-se que as religiões como a Umbanda, a Jurema e o 
Candomblé são denominações religiosas muitas vezes 
descriminadas, fato que tem se intensificado ainda em pleno 
século XXI, apesar da inconstitucionalidade, como práticas sem 
direcionamento religioso, possivelmente, por não possuírem um 
texto sagrado e pautarem-se na tradição oral.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

346 

De todo modo, essa possível “imaterialidade” de regras se 
firmam quando transformados em textos acadêmicos por 
pesquisadores que têm a compreensão de que os registros orais 
são fonte de informação e memória, uma memória partilhada, 
tornando-se, portanto, fontes de pesquisa e informação. 
Facilitando a disseminação da informação de forma segura e 
dando a possibilidade do conhecer e entender fatos, 
acontecimentos, realizações, trajetórias de pessoas que em 
muitos momentos e situações são negadas suas identidades.   

A capacidade informacional dos registros nos leva a 
entender que a memória e a informação se complementam 
porque nos permitem descobertas, encontros e lembranças de 
coisas que estavam perdidas no permissível esquecimento.  

Portanto, foi permitido com os registros acessados e que 
se agrupam como: documentos oficiais e não oficiais, 
fotografias, documentos pessoais, notas de jornais, narrativas e 
o relato refletir sobre os feitos, as lutas e as conquistas de quem 
buscava cultuar seu sagrado na época da Ditadura, época de 
perseguições e intolerâncias.  

As análises dos dados nos possibilitaram construir a 
trajetória infomemorial de Mãe Beata, possibilitando relatar e 
retratar algumas veracidades encobertas pelo desconhecido ou 
mesmo silenciadas. De modo que o que aqui está posto, se 
apresenta como síntese das lutas, enfrentamentos e vivências, 
registro da vida e batalhas vividas não só por Mãe Beata, mas 
também por outras pessoas que tiveram e ainda tem histórias de 
vida voltadas a prática das religiões afro-indígena brasileira 
tornando-se livres para o exercício de suas práticas religiosas 
professando sua fé.  

O acervo pessoal de Mãe Beata agregada a outras fontes 
informacionais nos direcionaram a exercer como pesquisadora a 
capacidade e ao mesmo tempo a delicadeza de reescrever sua 
trajetória, escrevendo o nosso entendimento no que provém do 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

347 

cuidado para trazer à cena possíveis certezas assentadas em 
provas e testemunhos. 

As informações encontradas nos deram norte sobre como 
se deu para que a Umbanda e a Jurema fossem permitidos 
ecoarem seus cânticos e os seus sons vindos 
consequentemente somar aos sons dos atabaques que ecoam 
seus sons provindos do Candomblé que chegou em João Pessoa 
dando força a este pertencimento de liberdade. Ambas as 
tradições religiosas conduzidas pela força, pela vontade, pelas 
lutas, pelo desejo, pelas conquistas e pelo orgulho de quem 
conhece e vive a religião afro.  

E nesse conhecer através da escrita nos foi concedido viver 
momentos passados, porque ler nos permite viajar no presente 
indo ao encontro do passado imaginando como poderemos 
chegar no futuro, mesmo com as incertezas existentes que 
blindam nosso trajeto em algum momento da vida. 

Foram disparados os gatilhos na memória para que nos 
fornecessem autorizações para perceber os significados de algo 
ou coisas para apresentar através da evocação das lembranças 
situações ausentes na história das religiões afro-indígena 
paraibana.  O esquecimento nos deu a oportunidade de olhar 
cuidadosamente os documentos, esses que descortinam 
segredos funcionando como extensores da memória. 

Percorremos entre a escrita de si e a escrevivência 
utilizando recursos metodológicos executando com exatidão 
seus propósitos nos possibilitando confissões retratando não só 
uma vida, mas vidas de pessoas que o tempo deixou esquecidas. 
Provavelmente, não foi o tempo o culpado desses 
esquecimentos, mas por pessoas que não entenderam que o 
passado fortalece o presente e informa o futuro pois o passado 
tem suas raízes.  

A partir deste fortalecimento tivemos a força de dizer por 
escrito que eu, você, nós temos história e que cada um pode fazer 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

348 

e registrar não só a sua história, mas a nossa história. Porque a 
história de vida quando transcrita através da memória dá 
visibilidade e materializa o intangível. Permite trazer para o 
presente histórias ouvidas e vividas, guardadas no passado e 
pertencente ao presente podendo deixar para as futuras 
gerações a oportunidade de saborear as experiências 
presenteadas pela vida, para que venham reconstruir fatos e 
acontecimentos adormecidos pelo tempo, mas trazidos pelas 
lembranças. 

Porque reviver momentos é permitir viver novamente, 
sentindo tudo de novo, é amar e odiar seu passado, porém, 
possibilitando aberturas para novas transformações, isso para 
quem busca mudanças interiores, refletindo e se espelhando sob 
o olhar da evolução existente na sua própria história. Mas é 
necessário que haja registro do que foi feito, criado, produzido 
para que possamos descrever não só os caminhos percorridos, 
mas também as vivências, as realizações, as construções, o 
apego ou desapego. Enfim descrevendo esse conjunto 
pertencentes a cada ser humano firmando sua identidade a qual 
nos diferencia. 

Entretanto, podemos pensar que necessitamos 
descortinar feitos percorrendo com a memória, veículo de 
divulgação para a Ciência da Informação deixando com que 
outras pessoas possam questionar, conhecer, indagar e 
entender como a Umbanda, a Jurema e o Candomblé Angola 
firmaram-se na cidade de João Pessoa e por quem, tendo nesse 
caso Mãe Beata como protagonista dessa caminhada.  

Portanto, desejamos que a escrevivência possa ser vista 
como instrumento para novas construções, novos caminhos 
fornecendo novos olhares como despertando nos futuros 
discentes o prazer de se aventurar escrevendo o seu escreviver. 
Mesmo que em alguns momentos possamos nos sentir inseguras 
ou inseguros pois falar de si e do outro muitas vezes nos coloca 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

349 

em áreas perigosas pois nem todos tem o prazer ou o desejo de 
serem expostos. Nem todos os personagens de uma história real 
que venham tornar-se fictícia ao mesmo tempo desejam que 
suas histórias talvez já concretizadas pelos registros tivesse sido 
apresentada daquela maneira. Tivemos o cuidado e a 
preocupação no nosso entendimento para que não pudéssemos 
cair na armadilha do eu acho sem ter a certeza comprobatória 
dos fatos.  

Desde modo, acreditamos que a pesquisa, agora 
transformada em livro, pode contribuir com a construção de 
novos olhares, inquietações, compreensões, entendimentos, 
discordâncias, surpresas, mas que sirva de abertura para novas 
pesquisas pois deixamos pontas do fio que concebe esta obra 
para quem desejar continuar neste artesanato, onde cada artesã 
(ão) possa presentear o meio social com a sua obra.  

Compreendemos que uma pesquisa nunca chega ao seu 
fim ela apenas possibilita novos caminhos então como em cada 
toque seja de Umbanda ou Jurema se encerram cantando o Hino 
da Umbanda159. E como a letra do Hino nos pede PAZ, UNIÃO e 
AMOR que damos uma pausa até chegarmos a quem sabe 
futuras outras pesquisas que se configuraram em novos 
registros.  

Apresentamos o Hino da Umbanda na Figura 127. 
Embalada/os pelo cântico deixamos sugestões para que 

possamos continuar a bordar a memória das religiões de matriz 
afro-indígena na Paraíba, sob a perspectiva da Ciência da 
Informação, voltando o olhar para personagens ainda 
silenciados, mas que neste estudo se fizeram gigantes, a 
exemplo de Carlos Leal Rodrigues e suas práticas, Mãe Ceiça, a 
repressão da ditadura militar e suas práticas informacionais em 
relação a essa prática religiosa, as tradições e seus extensores 
memoriais entre tantas outras possibilidades.  

 
159 Composição: José Manoel Alves. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

350 

Figura 127 - Hino da Umbanda 

 
Fonte: Alves (2023). 

 
Mas, uma coisa é certa “Haverá sempre um retalho novo 

para adicionar a alma”, parafraseando a autora que introduz este 
capítulo, haverá sempre um novo retalho informacional que pode 
ser acrescido possibilitando a ressignificação do papel de 
praticantes da religião e deles mesmos. A construção de uma 
nova memória, porque concluo com a certeza que procurei, ao 
tecer os fragmentos infomemoriais a força de uma mulher negra, 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

351 

umbandista, juremeira, candomblecista, humana, altiva, mãe, 
avó, bisavó entre tantos papeis por ela exercido. Seus fragmentos 
não revelam apenas sobre si mesma, mas sobre a necessidade 
de enfrentamento social em defesa de sua fé, uma mulher forte, 
cujo exemplo poderá iluminar outras lutas.  

Encerro com certeza de que Mãe Beata teceu sua própria 
história e não está a sombra do palco, mas resiste no próprio 
palco. Ela, agora protagoniza junto com outras (os) praticantes 
religiosos e simpatizantes, a certeza da luta pelo respeito ao 
estado efetivamente laico. Mãe Beata, presente! 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

352 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

353 

REFERÊNCIAS  
 
AGAMBEN, Giorgio. O que é o Contemporâneo?: e outros ensaios. 
Chapecó, SC: Argos, 2009. 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Lisboa: Imprensa nacional-casa da 
moeda, 2004.  

ALBANO, Helena de Oliveira. No rastro dos boitempos: 
considerações sobre poética memorialista em Drummond e dois 
contemporâneos seus. 2005. 130 f. Dissertação (Mestrado em Letras). 
Universidade Federal de São João Del-Rei, Minas Gerais, 2005. 

ALBERTI, Verena. Histórias dentro da História. In: PINSKY, Carla 
Bassanezi (org.). Fontes históricas.  2. ed. São Paulo: Contexto, 2008. 

ALENCAR, Claudiana Nogueira de. A escritura a escrevivência a 
invenção a poema: performance e descolonialidades nas gramáticas 
culturais das coletivas de poetas periféricas. Trabalhos em 
Linguística Aplicada, Campinas, v. 60, n. 3, p. 612-625, 2021. DOI: 
10.1590/0103181311062611520211023. 

ALMEIDA, Carla Maria de. Abram as portas da ciência para os 
mestres e as mestras passarem: a ressignificação da Jurema no 
Acervo José Simeão Leal. 2017. 189 f. Dissertação (Mestrado em 
Ciência da Informação) - Universidade Federal da Paraíba, João 
Pessoa, 2017. 

ALMEIDA, Carla Maria de. Entre o cachimbo e a fumaça: um estudo 
das memórias na cultura material da Jurema no Terreiro de Umbanda 
Ogum Beira Mar.2021.  361 f. Tese (Doutorado em Ciência da 
Informação) - Universidade Federal da Paraíba - UFPB. João Pessoa, 
2021. 

ALMEIDA, Maria do Socorro Pereira de. BEZERRA, Simone Maria. 
Escrevivência: escrita, identidade e o eu feminino negro em Ponciá 
Vivêncio de Conceição Evaristo. Revista Científica da FASETE, Paulo 
Afonso, 2019. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

354 

ALVES, José Manoel. Hino da Umbanda. [s. l.]: Letras. Disponível em: 
www.letras.mus.br/umbanda/914435/. Acesso em: 11 set. 2023. 

ANDRADE, Brenda Alves; OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal Freire 
de. Memórias cotidianas de Francielly. Tendências da Pesquisa 
Brasileira em Ciência da Informação, São Paulo, v. 7, n. 1, 2014. 

ANDRADE, Tainá. 78,4% já foram vítimas de intolerância religiosa em 
terreiros, mostra pesquisa. Correio Braziliense, Brasília, 5 set. 2022. 
Disponível em: 
www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/09/5034646-784-ja-foram-
vitimas-de-intolerancia-religiosa-em-terreiros-mostra-pesquisa.html. 
Acesso em: 2 set. 2025. 

ARAGÃO, Maria do Socorro Silva de et al. (org.). Linguagem religiosa 
afro-indígena na grande João Pessoa. João Pessoa: Fundação Casa 
de José Américo, 1987. 

ARAÚJO, Carlos Alberto Ávila. Fundamentos da Ciência da Informação: 
correntes teóricas e o conceito de informação. Perspectivas em 
Gestão & Conhecimento, João Pessoa, v. 4, n. 1, p. 57-79, 2014.  

ARAÚJO, Carlos Alberto Ávila. Teorias e tendências contemporâneas 
da ciência da informação. Informação em Pauta, Fortaleza, v. 2, n. 2, 
p. 09-34, jul./dez. 2017. 

ARISTÓTELES. Parva Naturalia. São Paulo: Edipro, 2012.  

ARTIÈRES, Philippe. Arquivar a própria vida. Estudos Históricos, Rio 
de Janeiro, v. 11, n. 21, p. 9-34, 1998. 

ASSMANN, Aleida. Espaços de Recordação: formas e transformação 
da memória cultural. Campinas, SP: Ed. Unicamp, 2011. 

BABALORIXÁ PAI TEDDY DE OYÁ. Convite tradicional caminhada da 
Nossa Mãe Iemanjá. [s. l.]: Instagram. Disponível em: 
www.instagram.com/babalorixa_pai_teddy_de_oya/. Acesso: 23 nov. 
2022. 

BAMBACE, Felipe Matos. Desvendando o candomblé. 2018. Trabalho 
de Conclusão de Curso (TCC) - Universidade Presbiteriana Mackenzie - 
Curso de Jornalismo. São Paulo, 2018. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

355 

BATISTA, Milena Xibile. Angola, jeje e ketu: memórias e identidades 
em casas e nações de candomblé na Região Metropolitana da Grande 
Vitória (ES). Dissertação - Universidade do Espírito Santo, Vitória, 2014. 

BAUMAN, Zygmunt. Tempos líquidos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2007. 

BENJAMIN, Walter. Rua de Mão única. São Paulo: Brasiliense,1987. 

BERARDI, Bifo. Crônica da psicodeflação. In: AGABEM, Giorgio. et al. 
Sopa de Wuhan. Aspo, 2020. 

BERGSON, Henri. Matéria e memória: ensaios sobre a relação do 
corpo com o espírito. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber da 
experiência. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n. 19, 
2002. DOI: 10.1590/S1413-24782002000100003. 

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: lembranças de velhos. São Paulo: 
T.A. Queiroz, 1979.  

BOSI, Ecléa. O tempo vivo da memória: ensaios da Psicologia social. 
3. ed. São Paulo: Ateliê Editorial, 2003. 

BRAPCI: Base de dados de artigos de periódicos em Ciência da 
Informação. Curitiba: UFPR, 2023. Disponível em: 
www.brapci.inf.br/?q=religi%C3%A3o+afro&type=1&year_s=1972&yea
r_e=2023&order=0. Acesso em: 2 set. 2025. 

BRASCHER, Marisa; CAFÉ, Lígia. Organização da Informação ou 
Organização do Conhecimento. Comunicação Oral apresentada ao 
GT-02 Organização e Representação do Conhecimento. In: 
ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISA EM CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO, 
9., 2008, São Paulo. Anais [...], São Paulo: USP, 2008. 

BRASIL DE FATO. Paraíba: hospital psiquiátrico é fechado após 
constatações de tortura e maus-tratos. Brasil de Fato, João Pessoa, 
24 abr. 2019. Disponível em: 
www.brasildefato.com.br/2019/04/24/paraiba-hospital-psiquiatrico-e-
fechado-apos-constatacoes-de-tortura-e-maus-tratos. Acesso em: 2 
set. 2025. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

356 

BRASIL. Constituição [1988]. Constituição da República Federativa 
do Brasil. Brasília, 1988. 

BRITO, Bianca Maria Santana de. A escrita de si de mulheres negras: 
memória e resistência. 2020. 279 f. Tese (Doutorado) - Programa de 
Pós-graduação em Ciência da Informação. Escola de Comunicações e 
Artes Campos. Universidade de São Paulo. São Paulo, 2020. DOI: 
10.11606/T.27.2020.tde-01032021-161836. 

BRUM, Eliane. Meus desacontencimentos: a história da minha vida 
com palavras. São Paulo: LeYa, 2017. 

BURCH, Sally. Sociedade da informação/ Sociedade do conhecimento. 
In: AMBROSI, Alain. PEUGEOT, Valérie; PIMIENTA, Daniel. Desafios de 
palavras: enfoques multiculturais sobre as Sociedades da 
Informação. Paris: C & F Éditions, 2005. 

BURKE, Peter. Uma história social do conhecimento: de Gutemberg 
a Diderot. Zahar, 2003. 

BUTLER, Judith. El capitalismo tiene sus límites. In: AGABEM, Giorgio et 
al. Sopa de Wuhan. Aspo, 2020.  

CALDAS, Phelipe. Festas públicas a Iemanjá completam 55 anos na 
Paraíba após passado de violência policial. G1 Paraíba, João Pessoa, 8 
dez. 2021.  

CAMPOS, Estela Morales. Desinformación en la Sociedad de la 
Informacióny el Conocimiento. In: CAMPOS, Estela Morales (coord.). 
Las posverdad y las notícias falsas: el uso ético de la información. 
México: UNAM, Instituto de Investigaciones Bibliotecológicas y de la 
Información, 2018. 

CANDAU, Joel. Antropologia da Memória. Lisboa: Instituto Piaget, 
2005.  

CANDAU, Joel. Memória e identidade. Tradução: Maria Letícia 
Ferreira. São Paulo: Contexto, 2021. 

CAPRA, Fritjof. A teia da vida: uma nova compreensão científica dos 
sistemas vivos. São Paulo: Cultrix, 1996. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

357 

CAPURRO, Rafael. Epistemologia e Ciência da informação. In:  
ENCONTRO NACIONAL DE PESQUISA EM CIÊNCIA DA INFORMAÇÃO, 
5., Belo Horizonte, 2003. Anais [...], Belo Horizonte: Escola de Ciência 
da Informação da UFMG, 2003. 

CARLI, Deneide Teresinha de. O documento histórico como fonte de 
preservação da memória. Àgora, Florianópolis, v. 23, n. 47, p. 183-197, 
2013. 

CARVALHO, Ediane Toscano de. O passado no presente, 
entrelaçamentos de experiências de vida. In. DEPLAGNE, Luciana 
Calado (Org.). NUPPO 40 anos: memória, pesquisa e documentação 
da cultura popular. João Pessoa: Ed. do CCTA, 2019. 

CASA BAHIA. Carreta 4° Cortejo de Iemanjá Cabedelo Paraíba. [s. l.]: 
Instagram. Disponível em: www.instagram.com/casabahia_jp/. 
Acesso: 07 de dez. 2022. 

CORDONA, Natalia Duque. Representaciones sociales de la lectura-
escritura-oralidad en las voces afro-femeninas: horizontes de 
sentido para prácticas bibliotecarias de educación lectora 
interculturales en la ciudad de Medellín. Facultad de Educación, 
Universidad de Antioquia, Antioquia, 2013. 

CÓRDULA, Ana Claúdia Cruz; OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal 
Freire de. Políbio Alves: um homem, um arquivo, uma trajetória. João 
Pessoa: Ed. UFPB, 2015. 

CÔRTES, Gisele Rocha; MARTINS, Gracy Kelli; GARCIA, Joana Coeli 
Ribeiro. Protagonismo social das mulheres no curso de 
biblioteconomia da Universidade Federal da Paraíba. In: SILVA, 
Franciéle Carneiro Garcês da; ROMEIRO, Nathália Lima. O 
protagonismo da mulher na Arquivologia, Biblioteconomia, 
Museologia e Ciência da Informação. Florianópolis: Rocha Gráfica e 
Editora. 2019. 

COSTA, Icléia Thiesen Magalhães. Memória Institucional: a 
construção conceitual numa abordagem teórico-metodológica. 1997. 
Tese (Doutorado em Ciência da Informação) - Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, 1997. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

358 

COUTINHO, Edny Anderson Bezerra; OLIVEIRA, Bernardina Maria 
Juvenal Freire de. Escrita de si e o relacionamento conjugal. Revista 
Fontes Documentais, Aracaju, v. 3, n. 1, p. 119-124, jan./abr., 2020. 
DOI: 10.1590/0102.3772e35nspe7. 

DANNEMANN, Angela. Vivências da absorção e da expressão. In. 
DUARTE, Constância Lima. NUNES, Isabella Rosado (org.). 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 
Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

DESLANDES, Suely Ferreira. O projeto de pesquisa como exercício 
científico e artesanato intelectual. In: MINAYO, Maria Cecília de Souza; 
DESLANDES, Suely Ferreira; GOMES, Romeu. Pesquisa social: teoria, 
método e criatividade. 28. ed. Petrópolis: Vozes, 2016.  

ELIALDO DE IEMANJÁ. Festa da Coroação de Iemanjá. [s. l.]: 
Instagram. Disponível em: www.instagram.com/elialdodeiemanja/. 
Acesso: 07 de dez. 2022. 

EVARISTO, Conceição.  Escrevivência da afro-brasilidade: história e 
memória. Releitura, Belo Horizonte, n. 23, 2008. p. 5-11. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In. DUARTE, 
Constância Lima. NUNES, Isabella Rosado (org.). Escrevivência: a 
escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. 3. ed. Rio de Janeiro: 
Pallas, 2017. 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação 
Biblioteca Nacional, 2016. 

EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. 3. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 
2021. 

FIOCRUZ. Casa de Oswaldo Cruz. Escrevivência: vias na literatura, 
uma literatura para a vida. Rio de Janeiro: Facebook, 2022. Disponível 
em: https://pt-br.facebook.com/casadeoswaldocruz/videos/aula-
inaugural-escreviv%C3%AAncia-vidas-na-literatura-uma-literatura-
para-a-vida/545427096910609/. Acesso em: 2 set. 2025. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

359 

FONSECA, Maria Nazareth Soares. Escrevivência: sentidos em 
construção. In: DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado. 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 
Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

FOUCAULT, Michael. A escrita de si. In: FOUCAULT, Michael. Estética: 
literatura e pintura, música e cinema. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2009. 

FRAGOSO, Tiago de Oliveira. Modernidade líquida e liberdade 
consumidora: o pensamento crítico de Zygmunt Bauman. Revista 
Perspectivas Sociais, Pelotas, ano 1, n. 1, p. 109-124, mar. 2011. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1967. 

G1 PARAÍBA. Festa de Iemanjá acontece em João Pessoa nesta 
quinta (8); confira programação. G1 Paraíba, João Pessoa, 7 dez. 2022. 
Disponível em: 
https://g1.globo.com/pb/paraiba/noticia/2022/12/07/festa-de-
iemanja-acontece-em-joao-pessoa-nesta-quinta-8-confira-
programacao.ghtml. Acesso em: 2 set. 2025. 

GALDINO, Suellen Barbosa. Bico de pena: escrita de si de Nilvalson 
Miranda. João Pessoa, 2015. 

GALINDO, Marcos. A redescoberta do trabalho coletivo. In: AZEVEDO 
NETTO, Carlos Xavier de. (org.). Informação, patrimônio e memória: 
diálogos interdisciplinares. João Pessoa: Ed. UFPB, 2015. 

GOMES, Ângela Maria de Castro. Escrita de si, escrita da história. Rio 
de Janeiro: FGV, 2004. 

GONÇALVES, Antônio Giovanni Boaes. Memória e Umbanda. Revista 
Brasileira de Sociologia da Emoção, João Pessoa, v. 11, n. 33, p. 959-
982, dez. 2012. 

GONÇALVES, Antônio Giovanni Boas; CECÍLIA, Hermana. Catimbó, 
umbanda e candomblé: o campo religioso afro-brasileiro em João 
Pessoa. In: SIMPÓSIO NACIONAL DA ABHR, 13., 2012, São Luís. Anais 
do Simpósio da ABHR: São Luís: ABHR, 2012, v. 13, p. 01-14. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

360 

GONDIM, Linda Maria Pontes; LIMA, Jacob Carlos.  A pesquisa como 
artesanato intelectual: considerações sobre método e bom senso. 
São Carlos: EdUFSCar, 2006. 

GRANATO, Marcus; RANGEL, Marcio F. (org.). Cultura material e 
patrimônio da ciência e tecnologia. Rio de Janeiro: MAST, 2009. 

GUERREIRO, Clayton; ALMEIDA, Ronaldo de. Negacionismo religioso: 
Bolsonaro e lideranças evangélicas na pandemia Covid-19. Religião e 
Sociedade, Rio de Janeiro, v. 41, n. 2, p. 49-73, 2021. DOI: 
10.1590/0100-85872021v41n2cap02. 

GUIMARÃES NETO, Regina Beatriz; ARAÚJO, Maria do Socorro de 
Souza. Cartas do Chile: os encontros revolucionários e a luta armada 
no tempo de Jane Vanine. In: CASTRO, Ângela de Castro. Escrita de si, 
escrita da história. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 2004. 

HARDING, Sandra. Ciencia y feminismo. 5. ed. Ithaca, New York: 
Cornell University Press, 1993. 

HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferença. Petrópolis: Vozes, 2018. 

HEYMANN, Luciana Quillet. O arquivo utópico de Darcy Ribeiro. 
História, Ciências, Saúde: Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 19, n. 1, 
jan.-mar. 2012, p. 261-282. DOI: 10.1590/S0104-59702012000100014. 

HEYMANN, Luciana. Arquivos pessoais em perspectiva etnográfica. In: 
TRAVANCAS, Isabel. et al. Arquivos pessoais: reflexões 
multidisciplinares e experiências de pesquisa. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 
2013. 

ITAU CULTURAL. Becos da Memória: Ocupação Conceição Evaristo. 
[s. l.]: Youtube, 2017b. 1 vídeo (10 min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=-DEVLDHaRtQ. Acesso em: 2 set. 
2025. 

ITAU CULTURAL. O ponto de partida da escrita: Ocupação Conceição 
Evaristo. [s. l.]: Youtube, 2017a. 1 vídeo (6 min). Disponível em: 
www.youtube.com/watch?v=3CWDQvX7rno. Acesso em: 2 set. 2025. 

LABBÉ, Brigitte. Memória e Esquecimento. São Paulo: Scipione, 2008.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

361 

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas, São Paulo: Ed. 
UNICAMP, 1990. 

LEAL, Wills. O real e o virtual no turismo da Paraíba. João Pessoa: A 
União, 2001. 

LETRAS.MUS.BR. Como é lindo o canto de Iemanjá: Umbanda. [s. l.]. 
Disponível em: www.letras.mus.br/umbanda/1152903/. Acesso em: 26 
dez. 2022. 

LIMA, José Leonardo Oliveira; ÁLVARES, Lillian. Organização e 
Representação da informação e do conhecimento. In: ÁLVARES, 
Lillian. (org.) Organização da Informação e do Conhecimento: 
conceitos, subsídios interdisciplinares e aplicações. São Paulo: B4 
Editores, 2012. 248 p. Cap.1, p.21-48.  

LIMA, Valdir. Cultos Afro-brasileiros na Paraíba: memória em 
construção. Pesquisa Brasileira em Ciência da Informação e 
Biblioteconomia, João Pessoa, v. 10, n. 2, p. 056-063, 2015. 

LIMA, Valdir. Cultos afro-brasileiros na Paraíba: uma história em 
construção (1940-2010). 2011. 200 f. Dissertação (Mestrado em 
Ciência das Religiões) – Centro de Educação, Universidade Federal da 
Paraíba, João Pessoa, 2011. 

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva. Maria. Metodologia do 
Trabalho Científico. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2001. 

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva. Maria. Metodologia do 
Trabalho Científico. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2003. 

MARINHO, Paula Márcia de Castro. Intolerância religiosa, racismo 
epistêmico e as marcas da opressão cultural, intelectual e social. 
Revista Sociedade e Estado, Brasília, v. 37, n. 2, maio/ago. 2022. p. 
489-510. DOI: 10.1590/s0102-6992-202237020005. 

MATTOS, Regiane Augusto de. História e cultura afro-brasileira. 2. ed. 
São Paulo: Contexto, 2012. 

MCKEMMISH, Sue. Provas de mim... novas considerações. In: 
TRAVANCAS, Isabel et al. Arquivos pessoais: reflexões 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

362 

multidisciplinares e experiências de pesquisa. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 
2013. 

MELO, Dianne Cristine Rodrigues. Escrevivência e exclusão nas 
práticas de leitura e escrita.  In. DUARTE, Constância Lima. NUNES, 
Isabella Rosado (org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre 
a obra de Conceição. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

MEU NOME É LIBERDADE (The Book of Negroes). Direção de Clément 
Virgo. Canadá: 2015. DVD (265 min.). 

MINAYO, Maria Cecília de Souza.  O desafio da pesquisa social. In: 
MINAYO, Maria Cecília de Souza; DESLANDES, Suely Ferreira; GOMES, 
Romeu. Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 28. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2016.  

MINIDICIONÁRIO LAROUSSE DA LÍNGUA PORTUGUESA. 3. ed. São 
Paulo: Larousse do Brasil, 2009. 

MONTEIRO, Samuel Alves; DUARTE, Emeide Nóbrega. Bases teóricas 
da gestão da informação: das gêneses às relações interdisciplinares. 
InCID: Revista de Ciência da Informação e Documentação, Ribeirão 
Preto, v. 9, n. 2, p. 89-106, set. 2018/fev. 2019. DOI: 
10.11606/issn.2178-2075.v9i2p89-106. 

MYHERITAGE. Início. Disponível em: www.myheritage.com.br. Acesso 
em: 2 set. 2023. 

NASCIMENTO, Denise Morado; MARTELETO, Regina. A informação 
construída nos meandros dos conceitos da teoria social de Pierre 
Bordieu. DataGramaZero, Rio de Janeiro, v. 5, n. 5, out. 2004. 

NATÁLIA, Lívia. Intelectuais escreventes: enegrecendo os estudos 
literários. In. DUARTE, Constância Lima. NUNES, Isabella Rosado 
(org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de 
Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

NORA, Pierre. Entre a memória e a história: a problemática dos 
lugares. Projeto História, São Paulo, n. 10, dez. 1993. 

NUNES, Isabella Rosado. Sobre o que nos move, sobre a vida. In. 
DUARTE, Constância Lima. NUNES, Isabella Rosado (org.). 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

363 

Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 
Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal Freire de (org.). Memórias: lugar 
onde as lembranças não envelhecem. João Pessoa: Ed. UFPB, 2019. 

OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal Freire de. José Simeão Leal: o 
editor público brasileiro. João Pessoa: Mídia Gráfica e Editora, 2018. 

OLIVEIRA, Iranilson; OLIVEIRA, Catarina. Paraíba: meu passado, meu 
presente. Curitiba: Bases Livros Didáticos, 2009. 

OLIVEIRA, Luiz Henrique Silva de. "Escrevivência" em becos da 
memória, de Conceição Evaristo. Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 17, n. 2, p. 344, mai./ago. 2009. DOI: 10.1590/S0104-
026X2009000200019. 

PAI EDU. Sem exu não se faz nada: ao vivo. [s. l.]: Youtube, 2018. 1 
vídeo (4 min). Disponível em: 
www.youtube.com/watch?v=E1GPQilDLE4. Acesso em: 2 set. 2025. 

PEREIRA, Camila Santos; PEREIRA, Anamaria Ladeira. Escrevivência 
nas Ciências Sociais: reflexões sobre método, desafios e 
perspectivas. In: ENCONTRO ANUAL DA ANPOCS, 45., São Paulo, 
[2021]. Anais [...], São Paulo, [2021]. 

PEREIRA, João Paulo da Costa Rolim. Os indígenas na primeira 
história da Paraíba: um estudo sobre a História da Província da 
Parahyba de Maximiano Lopes Machado. 163 f. Dissertação (mestrado 
em História) - Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2012. 

PETIT, Santiago López. El coronavirus como declaración de guerra. In: 
AGABEM, Giorgio et al. Sopa de Wuhan. Aspo, 2020.  

PINHEIRO, Lêna Vânia Ribeiro. Processo evolutivo e tendências 
contemporâneas da Ciência da informação. Informação e Sociedade: 
Estudos, João Pessoa, v. 15, n. 1, p. 13-48, jan./jun. 2005. 

PINHEIRO, Mariza de Oliveira; OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal 
Freire de; SIMÕES, Maria das Graças de Melo. O ritual areruia e a 
conversão indígena no norte do Brasil: entre memórias e 
representação da informação. In: OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

364 

Freire de (org.). Memórias: lugar onde as lembranças não 
envelhecem. João Pessoa: Ed. UFPB, 2019.  

POLLAK, Michael. Memória e identidade. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, v. 5, n. 10, 1992, p. 200-212. 

PORTAL CORREIO. João Pessoa e Cabedelo celebram Iemanjá com 
cortejos e oferendas. João Pessoa, 7 dez. 2019. Disponível em: 
https://portalcorreio.com.br/joao-pessoa-cabedelo-celebram-
iemanja/. Acesso em: 2 set. 2025. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2001. 

PRANDI, Reginaldo. Os candomblés de São Paulo: a velha magia na 
metrópole nova. São Paulo: Hucita: Ed. USP, 1991. 

PRESENTE PRA VOCÊ. [s. l.], 28 maio. 2008. Disponível em: 
https://presentepravoce.wordpress.com/2008/05/28/pegadas-na-
areia/. Acesso em: 2 set. 2025. 

QUECHOL, María Graciela Martha Técuatl. La información: entre la 
verdad y la posverdad.  In: CAMPOS, Estela Morales. Las posverdad y 
las notícias falsas: el uso ético de la información. México: UNAM, 
Instituto de Investigaciones Bibliotecológicas y de la Información, 
2018.  

QUEIROZ, Verônica Santana. Quando se fecha os olhos e vê: por uma 
metodologia afetiva. Revista Eletrônica de Comunicação, 
Informação & Inovação em Saúde, Rio de Janeiro, v. 16, n. 3, p. 507-
516, 2022. DOI: 10.29397/reciis.v16i3.3299. 

REMENCHE, Maria de Lourdes Rossi; SIPPEl, Juliana. A escrevivência 
de Conceição Evaristo como reconstrução do tecido da memória 
brasileira. Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 20, n. 2, 
2019, p. 37-51. DOI: 10.26512/les.v20i2.23381. 

RICHARDSON, Roberto Jarry. (org.). Pesquisa social: métodos e 
técnicas. 3. ed. São Paulo: Atlas, 2012. 

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas: 
Ed. Unicamp, 2007. 

https://brapci.inf.br/index.php/res/v/209933
https://brapci.inf.br/index.php/res/v/209933
https://brapci.inf.br/index.php/res/v/209925
https://brapci.inf.br/index.php/res/v/209925


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

365 

RODRIGUES, Raymundo Nina. Os africanos no Brasil. Rio de janeiro: 
Centro Edelstein de Pesquisa Social, 2010. 

ROUSSO, Henry. O arquivo ou o indício de uma falta. Revista Estudos 
Históricos, Rio de janeiro, n. 17, 1996. 

SANTOS, Luciano dos. As identidades culturais: proposições 
conceituais e teóricas. Revista Rascunhos Culturais, Campo Crande, 
v. 2, n. 4, p. 141-157, jul./dez. 2011. 

SANTOS, Maria Isabel Pia dos. Religiões afro-brasileiras no terreiro 
da política paraibana: uma análise histórico-antropológica acerca 
dessas religiões em pleitos eleitorais. 2016. 226 f. Dissertação. 
(Mestrado em Ciência das Religiões) - Universidade Federal da 
Paraíba, João Pessoa, 2016.  

SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à 
consciência universal. 18. ed. Rio de Janeiro: Record, 2009. 

SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do trabalho científico. 21. 
ed. São Paulo: Cortez, 2010. 

SILVA, Rildo Ferreira Coelho da. Santa Rosa da linha e da cor: o 
passado presente por meio da escrita autobiográfica. 2018. 
Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal da Paraíba, João 
Pessoa, 2018. 

SILVA, Ronieli Victor da. Sons do tempo: a música na formação 
infomemorial e identitária do artista plástico Hermano José. 2022. 245 
f. Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal da Paraíba, João 
Pessoa, 2022. 

SILVA, Valdir de Lima; OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal Freire de; 
ROSAS, Maria Nilza Barbosa. Memórias in memoriam: mãe beata e o 
nascimento do candomblé angola na paraíba. In: OLIVEIRA, Bernardina 
Maria Juvenal Freire de. Memórias: lugar onde as lembranças não 
envelhecem. João Pessoa: Ed. UFPB, 2019. 

SILVEIRA, Denise Tolfo; CÓRDOVA, Fernanda Peixoto. A PESQUISA 
CIENTÍFICA. In: GERHARDT, Tatiana Engel; SILVEIRA, Denise Tolfo 
(org.). Métodos de Pesquisa. Coordenado pela Universidade Aberta 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

366 

do Brasil – UAB/UFRGS e pelo Curso de Graduação Tecnológica – 
Planejamento e Gestão para o Desenvolvimento Rural da 
SEAD/UFRGS. Porto Alegre: Ed. UFRGS, 2009. 

SOARES, Stênio. Anos da Chibata: perseguição aos cultos afro-
pessoenses e o surgimento das federações. CAOS – Revista 
Eletrônica de Ciências Sociais, João Pessoa, n. 14, set. 2009.  p. 135-
155. 

SOUZA, José Ribeiro de. 400 pontos riscados e cantados na 
umbanda e candomblé. 4. ed. Rio de Janeiro: ECO,1964. 

SOUZA, Liliane Braga Rolim H. de; OLIVEIRA, Bernardina Maria Juvenal 
Freire de. Afonso Pereira: por entre as raízes da memória 
biblioteconômica paraibana. Biblionline, João Pessoa, v. 1, n. 1, 2005. 

WERTHEIN, Jorge. A sociedade da informação e seus desafios. Ci. Inf, 
Brasília, v. 29, n. 2, p. 71-77, mai./ago. 2000. DOI: 10.1590/S0100-
19652000000200009. 

YATES, Frances A. A arte da memória. Campinas, SP: Ed. Unicamp, 
2007. 

ZIZEK, Slouoj. O coronavírus é um golpe no capitalismo ao estilo de 
‘Kill Bill’ e poderia conduzir à reinvenção do comunismo. In: AGABEM, 
Giorgio et al. Sopa de Wuhan. Aspo, 2020.  

 

 
 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

367 

GLOSSÁRIO  
 
Abebé - é um leque em forma de círculo na cor dourada com um 
espelho no centro. 

Abiaxé – pessoa que recebeu ainda no ventre da mãe os 
sacrifícios da obrigação, feitura.  

Acipa – o responsável pela casa de exú, pessoas de confiança 
dos pais e mães de santo. 

Adê - é uma coroa que vem acompanhado do chorão, nome dado 
às miçangas que ficam presas no adê com a função de cobrir o 
rosto do filho.  

Ageum - nome dado a comida religiosa ofertada no fim dos 
toques. 

Aguida –recipiente redondo feito de barro.  

Alá - é um pano da cor que representa um determinado orixá que 
serve para cobrir a cabeça de um filho em determinadas ocasiões 
e para outras determinadas funções, como receber com receber 
pais e mãe de santo quando faziam visitas nos terreiros. 

Alojá – louvação.  

Amalá – espécie de pirão feito com pimenta, quiabo,camarão. 

Anbiãn – filhos iniciantes na religião.  

Axó - são as roupas usadas nos toques/giras, nas festas, roupa 
do santo. 

Bachochô - maneira de cumprimento entre os pais e mães de 
santo. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

368 

Bacia de ágata – serve para o preparo das comidas, como 
também são usadas para servir a comida, preparar banhos entre 
outras finalidades religiosas. 

Baú de Segredo - É uma forma de direcionar segredos que não 
podem ser abertos a qualquer pessoa, são os segredos de dentro 
daquela comunidade ou até mesmo de certos rituais, feituras 
entre outros. 

Begue-Begue - saudação aos Orixás gêmeos Cosme e Damião 
(Ibejis) – médicos, protetores das crianças - significa: Salve as 
crianças!” 

Bori - obrigação.  

Caô Cabecilê - saudação ao Orixá Xangô (Deus da justiça) - 
significa: “Permita-me vê-lo, Majestade!”. 

Casaco Branco - é como as entidades se referem aos médicos. 

Cavalo - pessoa quando está em momento de transe com sua 
entidade em terra, incorporado. É quando tem seu corpo 
ocupado pela entidade espiritual, logo nele sendo cavalgado. É 
um médium na Umbanda. 

Cumeeira - parte superior do telhado.  

Defumação - é utilizado com queima de ervas onde passa entre 
as pessoas praticantes e/ou visitantes logo depois que louvamos 
os Exús e as Pombas  

Giras - Serve para limpar as pessoas e o ambiente.  

Eguns - é uma denominação referente às almas de pessoas 
falecidas. 

Elú - instrumento usado nos rituais da umbanda e da jurema. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

369 

Épa bàbá - saudação ao Orixá Oxalá - significa obrigado Pai, é o 
Orixá da paz, é o pai maior nas nações das religiões de tradição 
de matrizes africanas. 

Eparrei - saudação a Iansã (deusa guerreira, senhora dos ventos, 
raios, trovões e tempestades) - significa: “Salve o raio, Iansã!”  

Eres - são divindades infantis. 

Esteira – feita de palha, é também utilizada para deitar. 

Ewé Ó, Ossanhã – saudação a Ossanha, significa salve as folhas! 
Existem outras variações dessa saudação e denominações além 
de Ossanhã. 

Falange - são entidades (espíritos) que representam, trabalham 
e que são invocados com o comando e vibração dos orixás. 

Famo - termo utilizado no candomblé (Ketu) damos o nome do 
candomblé pois foi onde a filha de santo foi iniciada. Famo - 
descreve a posição de que o filho(a) sai junto aos seus irmãos de 
santo no dia de sua obrigação/feitura onde chama-se de barco. 

Gira - nome dado ao ritual quando os filhos(as) de santo se 
reúnem para celebrar uma entidade seja do orixá como entidade 
da jurema. Onde os filhos(as) de santo se reúnem em círculo, 
elevando seus pensamentos para pedir coisas boas, ajuda. É 
onde se dança, canta, evolui, é onde entramos em contato com 
o que acreditamos. É o momento onde os filhos de santo giram 
em círculo para louvar as divindades através do chamado pelos 
elús e/ou dos atabaques, pelas vibrações e pelo som dos adejas. 

Gongá – altar. 

Guias – colar para ser usado no pescoço, representa um orixá, 
serve de proteção, varia de cor, de acordo com o santo. 

Iá – mãe de santo. 

Iabassê – a responsável pelo preparo dos alimentos religiosos.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

370 

Ialorixá – é a sacerdotisa, a mãe de santo. 

Iaô – são os filhos que tomaram iniciação (feitura no santo).  

Ibiri - é um artefato enfeitado com búzios e usando como 
indumentária. 

Jejê – nome dado a uma folha, uma tradição do candomblé 
(Candomblé Jejê). 

Jôco – uma maneira de se cursar ao santo. 

Juntó - é o orixá que forma par do orixá de frente, dando equilíbrio 
a pessoa. 

Laroiê/ Mojubá -Saudação aos orixás exú (guardião da 
comunicação) pomba giras (considerada um exú feminino) 
mensageiros entre o mundo dos orixás e a Terra.  

Lera - um tipo de piada. 

Mandinga - feitiços, trabalhos feitos. 

Maruô - roupa usada pela filha de santo para representar o orixá 
Xangô. Quando a mulher usa o maruô com o chicotô por baixo e 
por cima do maruô se coloca o saiote feito de palha da costa. O 
homem usa calça e por cima o saiote. 

Nação - comunidade religiosa da qual o praticante segue. 

Odociá - saudação ao Orixá Iemanjá - significa Salve a Senhora 
das águas. 

Ogãn – pessoa que toca o elú e atabaque.  

Ogunhê - saudação ao Orixá Ogum (o senhor das guerras) - 
significa: “Salve Ogum!”  

Òké Aro - saudação ao Orixá Oxóssi (o deus caçador, senhor da 
floresta, orixá da fartura, divindade do conhecimento) - significa: 
“Salve o grande Caçador!” 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

371 

Ora Yê Yê, Oxum - saudação ao Orixá Oxum - significa salve a 
senhora da bondade. Salve mãezinha benevolente. Rainha da 
água doce. 

Orixalá - Pai eterno.  

Orumilá - orixá considerado como Orixalá, orixá importante que 
fez a criação do mundo e da humanidade. 

Otá - são as pedras preparadas onde são postas as mengas e 
onde se prepara as obrigações para os orixás. 

Oxaguiãn - é considerado o Oxalá mais velho. 

Oxalá - considerado o filho do Pai Eterno. 

Oxalufãn - é considerado o Oxalá mais novo. 

Paramentas - são ferramentas e enfeites, vestuário usado para 
representar determinada entidade, como: capacete, espada.  

Passe - um auxílio de cura, ritual em que se reza a cabeça de uma 
determinada pessoas, benzendo-a. 

Peji – santuário, quarto sagrado onde encontram os orixás e 
todos os objetos a eles pertencentes. Roncó para alguns. 

Salão - local onde eram realizadas as festas religiosas. 

Saluba Nanã - saudação ao Orixá Nanã – significa salve a Mãe 
das águas Pantaneiras! 

Santa Seara -  um lugar sagrado, uma terra santa. 

Sirum - cerimônia fúnebre.   

Terreiro/barracão/ilé/roça - nome dado aos espaços 
destinados aos rituais coletivos, onde se realizam as giras, os 
toques. A denominação vai depender da folha em que o pai e a 
mãe de santo têm sua feitura firmada, iniciada.   

Toques - nome dado em referência aos dias de festas. 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

372 

Torço - Pano que colocamos na cabeça, para cobrir o ori. 

Traquinagem - comportamento inquieto, brincadeira, agitação. 

Turimba/Toada - nome dado às orações que são as músicas 
cantadas nos terreiros/barracões/ilés/roças. 

Zeladores - outra denominação dada aos pais e mães de santo.  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

373 

APÊNDICE A  
 

 
DESEJO 

Desejo mil coisas 
As mais lindas 

Desejo todas as flores 
Pois a primavera é a tua estação 

Desejo que as flores 
Exalem perfumes com o balançar das borboletas 

Para te banhar pelas asas da memória 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

374 

 
 
 

 
EU 

Ser negra, mulher, umbandista 
Não me faz ser 

Melhor nem pior 
Me faz ser resistência 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

375 

 
 
 

 
Sou o que sou 

E ninguém me tira isso 
Serei o que quiser 

Quero ir e vou 
E ninguém me impedirá 
Apenas me deixem SER 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

376 

 
 
 

 
PERMISSÃO 

Faço-me tua aluna 
Por ironia do destino, pelo momento, pela religião 

Faço-me tua aluna 
Sabendo que em algum momento trocaremos de lugar 

Pois a vida é uma troca que permiti, permitir-se 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

377 

 
 
 

 
À ELA 

Não atravesso tempestades sozinha 
E ela chegou no recanto de Iemanjá 

Para ajudar a nortear meu voo 
O qual fará do meu silêncio 

Em gritos escritos 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

378 

 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

379 

APÊNDICE B  
 

Destaque de algumas conquistas e fatos que serviram para o 
destaque de merecimento e reconhecimento da Umbanda, da Jurema e 
do Candomblé Angola na cidade de João Pessoa e em outros Estados e 
municípios (1960 - 2023). 

 

DATA 

Destaque de algumas conquistas e fatos 
que serviram para o destaque de 
merecimento e reconhecimento da 
Umbanda, da Jurema e do Candomblé 
Angola na cidade de João Pessoa e em 
outros Estados e municípios (1960 - 2023) 

LOCAL 
DE ACESSO 

13/05/1960 
Mãe Marinalva abre o centro Espírita São 
Jorge, em pleno período de repressão policial 
aos cultos afro-brasileiros. 

Informação 
oral 

17/07/1962 
Conferências espíritas na federação 
paraibana, com o Sr. Newton Bacchar… as 
conferências ligado à Doutrina espírita. 

Jornal 
Correio da 

Paraíba 

02/12/1967 

Umbandistas vão festejar padroeira com 
rituais na praia do Cabo Branco - Inúmeros 
terreiros filiados federação tomaram parte 
dos festejos que iniciará no dia 08 com 
término na madrugada do dia 09. 

Jornal A 
União 

01/12/1968 

Festa da Guia vem atraindo turista/ iemanjá- 
Dois após dois anos da Fed. FECAP levam as 
nossas praias milhares de umbandistas e 
admiradores daquela religião, hoje 
oficializada no estado. O presidente da 
federação Carlos Leal realizará hoje uma 
reunião da federação com todos os 
dirigentes de terreiros do estado ocasião em 
que foi debatido problemas ligados. 

Jornal A 
União 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

380 

10/12/1968 

Missa no xangô provoca atrito entre padres; 
Dom José Maria Pires esclarece sobre missa 
- O ponto mais alto dos festejos celebrados 
foi a Iemanjá foi sem dúvidas o incidente 
verificado entre padres da igreja católica 
apostólica Romana e da congregação da 
santíssima Trindade no interior do centro 
espírita caboclo guarany situado na rua 
Santo Estanislau, n.56 em oitizeiro. 

Jornal 
Correio da 

Paraíba 

29/04/1969 

Consagrada nova “iaô” nos cultos africanos 
- Consagração de Angelina Lopes (mestra) … 
o setor da pesquisa da sociedade cultural de 
JP, tendo à frente José Nilton, gravar em fita 
magnética os rituais de cânticos nagôs. 

Jornal A 
União 

09/08/1970 
Terreiro de todo o Estado participarão da II 
mostra paraibana nos rituais de umbanda. 

Jornal A 
União 

30/01/1971 

Umbanda é programa em rádio de Brasília - o 
babalorixá Carlos Leal Rodrigues, presidente 
da Federação dos Cultos Africanos do 
Estado da Paraíba, conseguiu horário para 
um programa de divulgação da umbanda na 
rádio Independência de Brasília (Capital 
Federal). 

Jornal A 
União 

18/09/1971 
Os rituais de umbanda serão repetidos a 
partir de 10 de outubro, em CG, no teatro 
Municipal Severino Cabral. 

Jornal A 
União 

10/12/1971 

Iemanjá parou Tambaú reunindo 30 mil 
pessoas e 876 terreiros - trânsito e política; 
uma característica dos festejos de Iemanjá 
WOODSTOCK TROPICAL na sua versão 71. 

Jornal A 
União 

14/01/1972 

Fernando é secretário da umbanda - 
Fernando é secretário da Umbanda - o prof. e 
jornalista ao assumir o cargo de primeiro 
secretário da fed. dos cultos africanos, do 
estado da PB declarou estar pronto para 
trabalhar em prol do engrandecimento da 
umbanda em nosso estado “há muito tempo 
sou admirador desta religião e até mesmo 
historiador do culto. 

Jornal A 
União 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

381 

27/01/1972 

Umbanda se reúne em Guarabira - o 
babalorixá Carlos Leal presidirá uma reunião 
para tratar de assuntos referentes a 
inauguração da II escola umbandista do 
estado a ser fundada naquela cidade com 
apoio do deputado Álvaro Gaudêncio, que é 
procurador da federação. 

Jornal A 
União 

02/02/1972 

Ernani encaminhou ao secretário do interior 
manifesto de umbanda - atendendo a 
solicitação do presidente Carlos Leal, o 
governador Ernani Sátyro encaminhou ao 
secretário do interior e justiça, Sr. Francisco 
Soares para que tomasse providências no 
sentido de proibir a interferência de 
pequenas autoridades nos terreiros de 
umbanda do interior do estado, que 
desrespeitam a lei e a própria liberdade 
religiosa assegurada pelas Constituições 
Estadual e Federal. 

Jornal A 
União 

20/01/1973 

Leal ficou irritado com escritório de fazer 
funcionar nesta capital um "moderníssimo 
escritório comercial de umbanda” foi o que 
mais irritou o babalorixá Carlos Leal 
Rodrigues que interpreta tal organização 
com finalidades de lucro e não sentido 
religiosos. 

Jornal A 
União 

31/01/1974 

Umbanda paraibana vai ao sul para encontro 
de “terreiros” - o babalorixá Carlos Leal 
Rodriguez confirmou sua participação no 
Encontro de Umbanda Nacional a ser 
realizado em Porto Alegre, “Zé Pilintra - 
Mitologia da PB” é o tema do trabalho que 
será apresentado. 

Jornal A 
União 

03/08/1975 

Turistas verão culto de umbanda - o sr. John 
Paul Dwyer e sua senhora Rosa Veloso Dwyer 
acompanhados do sociólogo jornalista e 
demais autoridades irão assistir o culto 
invocativo dos mestres da umbanda 

Jornal A 
União 

06/12/1975 
Cruzada - ao lado das festividades haverá 
uma a parte a que será desenvolvido pela 
cruzada Espirita Umbandista Afro Brasileira 

Jornal A 
União 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

382 

da PB entidade desvinculada da federação 
dos cultos africanos, há cerca de dois anos, 
depois de uma série de desentendimentos. 

25/07/1976 

Umbanda: o mistério na era da tecnologia - 
antigamente a umbanda e o candomblé 
eram consideradas apenas como caso de 
polícia e quando se tinha notícia de um 
terreiro era porque o assunto estava ligado a 
cachaçadas, orgias, bacanais, etc. 

Jornal A 
União 

18/03/1977 

Lançado há pouco menos de um mês, 
quando iaiá Augusta colocou o tabuleiro na 
rua e o acarajé iguaria exótica e hoje em 
frente ao Paraíba Palace. 

Jornal A 
União 

26/08/1978 
Babalorixá viajou ontem para o Rio - com 
finalidade de participar do II Encontro 
Nacional de Umbandas. 

Jornal A 
União 

19/11/1978 
Grupo juteca encerra nova peça teatral - a 
terceira apresentação da peça Cemitério das 
Jurema. 

Jornal A 
União 

02/10/1979 

Carlos Leal pediu a Figueiredo que tornasse 
oficial a umbanda - o presidente enviou um 
memorial ao presidente João Baptista de 
Figueiredo pedindo o reconhecimento a nível 
nacional e em termos oficiais, por parte do 
governo federal do funcionamento da religião 
umbandista no país bem como do conselho 
nacional deliberativo (CONDU). 

Jornal A 
União 

28/02/1980 
Os atabaques param. Morre Mãe Naninha; 
Lágrimas e desmaios no enterro de Mãe 
Naninha. 

Jornal A 
União 

18/11/1981 

Curso de Cultura Negra tem 50 inscritos - 
professores e estudantes de segundo grau e 
universitários, além de jornalistas e 
profissionais liberais já se encontram 
inscritos para o I Seminário de CulturaAfro 
Negro no IHGP. 

Jornal A 
União 

10/12/1981 

Iemanjá é reverenciada por 30 mil - mais de 
200 terreiros de umbanda de JP e municípios 
do interior e até de outros estados 
participaram. Um incidente ocorreu em três 
tábuas do piso do palanque que se ruíram. 

Jornal A 
União 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

383 

Ocorreu porque o palanque recebeu um 
público excessivo. 

08/12/1982 Iemanjá fecha postos e bancos. 
Jornal A 
União 

09/02/1983 

Museu de artes vai promover exposição 
sobre seita de Xangô - promoção do Instituto 
Goethe e museu de artes com o apoio do 
consulado da Alemanha em Recife. 

Jornal A 
União 

01/01/1984 

Uma mística em ascensão - a umbanda 
continua sendo uma religião mística, 
desconhecido em profundidade pela maioria 
das pessoas. Professadas por alguns e 
criticada por outros. Texto: Gisa Viega. 

Jornal A 
União 

01/01/1984 
Pai Dudu prevê um ano proposto é criativo e 
garante que haverá mais diálogo entre as 
pessoas. 

Jornal A 
União 

23/03/1985 

Umbanda toma posse diretoria da federação 
- a solenidade foi presidida pelo grão-mestre 
de honra das lojas maçônica do estado da PB 
Leopoldo Pereira Lima. 

Jornal 
Correio da 

Paraíba 

02/12/1987 
PB-Tur já definiu programação para a festa 
de Iemanjá. 

Jornal A 
União 

07/12/1988 

Festa de Iemanjá será comemorada amanhã 
em Tambaú - FECAP garantiu uma 
programação especial com alvorada do 
despertar de Iemanjá. O presidente Valter 
Pereira montará um palanque junto ao busto 
do almirante Tamandaré. Quando o 
antecessor do atual presidente da 
federação, Carlos Leal, a festa era realizada 
na praia de Cabo Branco em frente à 
residência do governador J.Á. 

Jornal A 
União 

03/03/1989 Falecimento de Mãe Beata. 

Informação 
em registros 
pessoais da 
pesquisador

a 

13/05/2010 
Mãe Marinalva celebra 50 anos de casa 
aberta. 

Informação 
em registros 
pessoais da 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

384 

pesquisador
a 

07/12/2013 
Geovanni Boas escreve o livro intitulado: 
Missão do bem - Minha história, minha vida - 
Marinalva Amélia da Silva. 

Informação 
em registros 
pessoais da 
pesquisador

a 

16/03/2017 

Dissertação de Carla Maria De Almeida 
intitulada: Abram as portas da ciência para 
os mestres e as mestras passarem: a 
ressignificação da Jurema no Acervo José 
Simeão Leal no programa de Pós-graduação 
na Ciência da Informação. 

Repositório 
Institucional 

da UFPB 

29/03/2019 

Dissertação defendida por Tadeu Rena 
Valente intitulada: Pitadas afro-indígenas: a 
Cozinha de Santo de Mãe Rita Preta como 
lugar de memória no programa de Pós-
graduação na Ciência da Informação. 

Repositório 
Institucional 

da UFPB 

13/05/2020 
Mãe Marinalva celebra os 60 anos de casa 
aberta sem festejar, pois todos os terreiros 
estavam parados devido a pandemia. 

Informação 
em registros 
pessoais da 
pesquisador

a 

30/11/2021 

Tese defendida por Carla Maria de Almeida 
intitulada: Entre o cachimbo e a fumaça: um 
estudo das memórias na cultura material da 
Jurema no Terreiro de Umbanda Ogum Beira 
Mar no programa de Pós-graduação na 
Ciência da Informação. 

Repositório 
Institucional 

da UFPB 

27/09/2023 

Dissertação de Karina Ceci de Sousa Holmes 
no programa de Pós-graduação em Ciência 
da Informação. 
Entre outros… 

Repositório 
Institucional 

da UFPB 

Fonte: dados da pesquisa (2023). 
  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

385 

Outros fatos e conquistas que não estão inseridos no 
quadro do Apêndice B  

 
1. CONFERÊNCIAS ESPÍRITAS NA FEDERAÇÃO PARAIBANA - com 

o Sr. Newton Bacchar… as conferências ligadas à Doutrina espírita 
(Correio da Paraíba, 17/07/1962); 

2. CONSAGRADA NOVA “IAÔ” NOS CULTOS AFRICANOS - 
Consagração de Angelina Lopes (mestra) … o setor da pesquisa da 
sociedade cultural de João Pessoa, tendo à frente José Nilton, 
gravar em fita magnética os rituais de cânticos nagôs - (Jornal A 
União, 29/04/1969); 

3. OGUM ALEGRE - trata do festival no Astréa, cultuando ou não os 
deuses dos terreiros. E que a finalidade a que se destina o encontro 
fala mais alto do que tudo, por destinar se a aliviar muito o 
sofrimento na face desta terra.  (Arrecadar verbas) (Jornal A União, 
05/07/1969); 

4. UMBANDA É PROGRAMA EM RÁDIO DE BRASÍLIA - O babalorixá 
Carlos Leal Rodrigues, presidente da Federação dos Cultos 
Africanos do Estado da Paraíba, conseguiu horário para um 
programa de divulgação da umbanda na rádio Independência de 
Brasília (Capital Federal). O programa é gravado em “tape aqui em 
JP, na segunda-feira e levado ao ar quintas feiras, no horário de 21 
anos. Dando o sucesso que vem alcançando o programa “A voz de 
Umbanda da PB”, na rádio Independência de Brasília, sendo 
introduzido na rádio Nacional de SP, conforme correspondência 
em poder do Sr. Carlos Leal Rodrigues (Jornal A União, - 
(03/01/1971); 

5. O PRESIDENTE DA FEDERAÇÃO ESPÍRITA UMBANDISTA DO 
BRASIL - O babalorixá Diógenes dos Santos chegará a João Pessoa 
estarão reunidos para formar a comissão de recepção ao 
presidente da confederação espírita umbandista (Jornal A União 
22/07/1971); 

6. BABALORIXÁ CHEGA A 1 DE SETEMBRO - quem chega dia 1 de 
setembro a JP é o presidente da confederação espírita de 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

386 

umbanda no Brasil, babalorixá Diogenes Santos onde fez 
visitas aos terreiros na capital e em Campina Grande (Jornal A 
União 28/08/1971); 

7. BABALORIXÁ QUER FALAR COM MÉDICI - a federação dos cultos 
africanos do Estado da Paraíba, segundo informou o babalorixá 
Carlos Leal Rodrigues que enviou um ofício ao chefe da casa civil 
do governador do Estado, Sr. Manuel Gaudêncio, solicitando 
audiência com o presidente Garrastazu Médici quando de sua 
visita a esta capital. Pretendem os sacerdotes umbandistas deste 
Estado, em comissão, oferecer ao presidente da república, um 
“diploma simbólico cabalístico”, a mais alta honraria da umbanda, 
acompanhado de um ramalhete de flores, conforme ficou decidido 
em assembleia geral da federação. No próximo domingo, às 15h, 
será inaugurada a nova sede do templo de umbanda “Mãe 
Iemanjá", que tem como sacerdotisa a Ialorixá Beatriz Barbosa. O 
novo prédio situado à Rua Rangel Travassos, n. 1098, no Varjão, 
terá a fita simbólica cortada pelo secretário da Divulgação e 
turismo, jornalista Noaldo Dantas (Jornal A União, 28/08/1971); 

8. LEAL SER LÍDER DAS FEDERAÇÕES - Para 1972, o sr. Diógenes 
Santos anuncia a realização de um congresso nacional de 
umbanda em João Pessoa (Jornal A União, 02/10/1971); 

9. FENAV EXIBIRÁ O NAGÔ E A ORIGEM BRASILEIRA -, pela primeira 
vez, na oportunidade, o som dos elús será complementado por um 
instrumental eletrônico- participando o conjunto “os selenetos” 
(Jornal A União, 04/11/1971); 

10. LEAL DIZ QUE LICENÇA PARA UMBANDA É VÁLIDA - o babalorixá 
Carlos Leal Rodrigues recebeu a confirmação do secretário de 
segurança, coronel Walmir Nóbrega, de que a licença concedida 
pela federação é documento válido para permitir o funcionamento 
do templo de umbanda em nosso Estado. O presidente procurou 
manter entendimentos com o secretário tão logo tomou 
conhecimento de que o chefe de serviço de censura da DVGC, sr. 
Silvio Fernandes intimou pessoalmente os chefes de terreiros para 
tirarem licença naquele serviço sob pena de proibir o 
funcionamento das tendas que não cumprissem a sua 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

387 

determinação. O babalorixá Carlos Leal Rodrigues informou ao 
jornal a União, que o secretário Walmir Nóbrega reafirmou o seu 
apoio aos umbandistas, assegurando-lhe que apesar de ser 
católico, “respeito essa religião e poderei até comparecer ao culto, 
se receber um convite nesse sentido” (Jornal A União, 10/11/1971); 

11. PRESENÇA DE JOÃO AGRIPINO E O EX-GOVERNADOR - […] 
enviou um telegrama ao babalorixá Carlos Leal Rodrigues 
confirmando sua presença nas homenagens a Iemanjá. Ainda este 
ano será colocada em Tambaú a uma distância de 
aproximadamente 200 metros da praia, uma imagem de Iemanjá 
em forma de sereia, sobre uma jangada. A imagem já está em fase 
de acabamento, será fabricada com material resistente a maresia 
[…] (Jornal A União,13/12/1971); 

12. FENAV REALIZA SEGUNDA ELIMINATÓRIA COM XANGÔ - a 
apresentação “os doentes”, pelo Getex e uma exibição do terreiro 
de umbanda Caboclo Guaracy, da ialorixá Zete farias, forma muito 
aplaudidos pelo público, que pela primeira vez viu um xangô 
acompanhado com percussão e guitarras (Jornal A União, 
24/12/1971); 

13. FERNANDO É SECRETÁRIO DA UMBANDA - O professor e 
jornalista assumiu o cargo de primeiro secretário da federação dos 
cultos africanos, do Estado da Paraíba. Declarou estar pronto para 
trabalhar em prol do engrandecimento da umbanda em nosso 
Estado “há muito tempo sou admirador desta religião e até mesmo 
historiador do culto” (Jornal A União, 14/01/1972); 

14. ERNANI ENCAMINHOU AO SECRETÁRIO DO INTERIOR 
MANIFESTO DE UMBANDA - atendendo a solicitação do 
presidente Carlos Leal, o governador Ernani Sátyro encaminhou ao 
secretário do interior e justiça, sr. Francisco Soares para que 
tomasse providências no sentido de proibir a interferência de 
pequenas autoridades nos terreiros de umbanda do interior do 
estado, que desrespeitam a lei e a própria liberdade religiosa 
assegurada pelas Constituições Estadual e Federal (Jornal A 
União, 02/02/1972); 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

388 

15. ESCOLA UMBANDISTA JÁ MATRÍCULA - na escola orixalá 
funcionará com aulas pela manhã para crianças e a noite para 
adultos tendo como diretor o professor Fernando Silveira. Tendo 
como aspiração de todos os umbandistas “que querem a evolução 
cultural de nossa Paraíba”. As carteiras da escola foram doadas 
pelo governo do Estado, por determinação do governo Ernani 
Sátyro, designará professoras para lecionarem naquele 
educandário (Jornal A União, 09/03/1972); 

16. UMBANDA QUER RECONHECER JUREMA COMO PATRIMÔNIO 
HISTÓRICO NACIONAL - movimento que objetiva o 
reconhecimento do "cemitério da jurema” como patrimônio 
nacional vem sendo intensificado pela Federação dos Cultos 
Africanos do Estado da Paraíba, por ser naquele local onde estão 
enterrados os grandes mestres da umbanda tais como Zé Pilintra, 
Maria do Acais, Carlos de Barros, Manoel Maior, Joana Pé de Chita, 
Cadete, Eron, Rosalinda e muitos outros (Jornal A União, 
25/05/1972); 

17. UMBANDA INVADE A PB - segundo alguns pesquisadores e 
sociólogos entre os quais o professor paraibano Carlos Alberto de 
Azevedo, está havendo uma mudança sensível nos grupos e cultos 
nordestinos: os mais ortodoxos, com a morte da pia ou da mãe de 
santo vão adotando os rituais de umbanda. Antes uma pessoa de 
“status’ social ou econômico mais elevado em JP mesmo sendo 
adepta dos grupos de cultos africanos sentia se envergonhada 
com medo das sanções sociais de dizer que era "xangozeira" 
(Jornal A União, 08/06/1972); 

18. UMBANDA DA PARAÍBA NO ESTADO DO RIO - o presidente Carlos 
Leal viaja a cidade de Campos para participar juntamente com 
representantes de outros Estados, do I Encontro Brasileiro de 
Umbanda que se realizará entre os dias 21 e 23 do corrente (Jornal 
A União, 12/07/1972); 

19. UMBANDA DA PARAÍBA NO ESTADO DO RIO - a Paraíba está 
sendo representada no I Encontro seguindo para o sul os 
babalorixás Carlos Leal e Antônio da Jurema que levaram teses 
para serem discutidas (Jornal A União, 22/07/1972); 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

389 

20. UMBANDENSA REÚNE APÓS AS ELEIÇÕES - todos os dirigentes 
são de centros espíritas atendendo convocação do 
arquicancelário Carlos Leal para a organização dos programas e 
diretrizes a serem desenvolvidos para a ampliação da religião 
umbandistica e avaliação dos resultados dos programas já 
desenvolvidos (Jornal A União, 11/11/1972); 

21. RELIGIÃO TERÁ ENSINO OFICIAL - o deputado Átila Nunes enviou 
ao babalorixá Carlos Leal cópia do projeto de lei encaminhado ao 
congresso recentemente que dispõe sobre o Ensino Religioso nos 
estabelecimentos subordinados à Secretaria da Educação do 
Estado. O parlamentar defende a tese que deve ser ensinado o 
culto umbandista aos brasileiros, dizendo que há anos vem sendo 
cometida uma grave injustiça religiosa pela omissão da doutrina 
espírita no Ensino Religioso (Jornal A União, 28/12/1972); 

22. UMBANDA DÁ CURSO SOBRE NATIVISMO - o mestre de umbanda 
Carlos Leal proferirá no início de janeiro curso sobre a seita 
africana, seus primitivos relacionamentos com os nativos do Brasil 
e das Américas bem como sobre jurema (Jornal A União, 
28/12/1972); 

23. UMBANDA CHAMA BEKI E IOLANDA COSTA E SILVA - Beki Kladin, 
Aracy de Almeida e Iolanda Costa e Silva são os “irmãs” 
convidadas e esperadas pelo babalorixá Carlos Rodrigues Leal 
formando a comitiva que virá do Rio de Janeiro para a realização do 
II Encontro Nacional de Umbanda, a ter lugar entre 16 e 21 de julho 
em João Pessoa, que tem recebido diariamente conformações de 
terreiro de umbanda de todo o Brasil (Jornal A União, 10/05/1973); 

24. REGISTRO - o Sr. Carlos Leal conseguiu registro definitivo no 
Conselho Nacional de Serviço Social do Ministério da Educação e 
Cultura. Por conta disso recebeu do MEC uma subseção de sete 
mil cruzeiros (Jornal A União, 17/06/1973); 

25. TAMBAÚ EM FESTA COM A ABERTURA DO VERÃO 1973 -  os 
festejos de abertura do verão serão prolongados noite adentro, 
com a apresentação de número de danças folclóricas e do terreiro 
Xangô-Caô dirigidos pelo babalorixá Carlos Leal, presidida da 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

390 

Federação dos Cultos Africanos da Paraíba (Jornal A União, 
23/09/1973); 

26. UMBANDA - Denner, Aracy de Almeida e Iolanda Costa e Silva 
estarão na abertura do II Encontro Brasileiro de Umbanda a ser 
efetuado no Hotel Tambaú, em promoção da Federação dos 
Cultos Africanos do Estado (Jornal A União, 27/09/1973); 

27. DOTAÇÃO EM 74 - a Federação dos Cultos Africanos do Estado 
receberá dotação do Minas do Planejamento a partir de 1974 de 
dois mil cruzeiros em favor da umbanda paraibana (Jornal A União, 
17/10/1973); 

28. UMBANDA VAI COMEMORAR A OFICIALIZAÇÃO DE LEI - todos os 
templos de umbanda estarão presentes a solenidade em que será 
feita homenagem ao governador Ernani Sátyro pela passagem de 
mais uma aniversário da oficialização da Lei 3.443 que torna legal 
os cultos africanos (Jornal A União, 30/10/1973); 

29. UMBANDA PARAIBANA VAI AO SUL PARA ENCONTRO DE 
“TERREIROS” - o babalorixá Carlos Leal Rodrigues confirmou sua 
participação no Encontro de Umbanda Nacional a ser realizado em 
Porto Alegre, “Zé Pilintra - Mitologia da PB” é o tema do trabalho 
que será apresentado (Jornal A União, 31/01/1974); 

30. PAIS DE SANTO TEM PROGRAMA - o babalorixá Carlos Leal 
Rodrigues disse que 20 mil umbandistas em toda a Paraíba 
participarão dos festejos programados em homenagem ao santo 
orixá xangô. Haverá um importante palestra, proferida pela 
arquicancelário Carlos Leal sobre o desenvolvimento e penetração 
da religião umbandistico nos dias de hoje, em todas as classes 
sociais e culturais (Jornal A União, 22//06/1974); 

31. DOCUMENTÁRIO: no templo Iemanjá ocí em Cruz das Armas será 
exibido um filme sobre a umbanda, seus cultos e sua evolução, 
desde a sua criação na Paraíba (Jornal A União, 09/07/1974); 

32. CULTOS AFRICANOS SÃO RECONHECIDOS COMO DE 
UTILIDADE - através do decreto do dia 30 de março a câmara dos 
vereadores de Alhandra reconheceu de utilidade pública os cultos 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

391 

africanos no município assegurando a produção o livre exercício 
dos rituais da umbanda, que reúne na Paraíba mais de 100 mil 
adeptos. O decreto publicado no Diário oficial do Estado (Jornal 
Correio da Paraíba, 17/05/1974); 

33. UMBANDA FESTEJOU 13 DE MAIO - todos os templos de umbanda 
da capital festejaram, manifestações alusivas à passagem do 13 
de maio dia da abolição da escravatura no Brasil. O babalorixá 
Carlos Leal proferiu uma palestra sobre a significação e influência 
dos pretos velhos na formação espiritual do povo brasileiro (Jornal 
A União, 15/05/1975); 

34. TURISTAS VERÃO CULTO DE UMBANDA - o Sr. John Paul Dwyer e 
sua senhora Rosa Veloso Dwyer acompanhados do sociólogo 
jornalista e demais autoridades irão assistir o culto invocativo dos 
mestres da umbanda (Jornal A União, 03/08/1975); 

35. FEDERAÇÃO DE UMBANDA PROMOVE I FESTIVAL DE JUREMA 
DO ESTADO - primeiro festival de jurema do estado da Paraíba será 
iniciado no restaurante o circo (Jornal A União, 11/09/1975); 

36. FESTIVAL INSPIRADO EM JUREMA COMEÇA DOMINGO - 
HISTÓRICO - o festival foi inspirado na cidade de Alhandra… Para 
a Federação dos Cultos Africanos do Estado da Paraíba é 
importante uma campanha de informação ao público. A jurema 
está para a Paraíba como o Candomblé para a Bahia (Jornal A 
União, 12/09/1975); 

37. IEMANJÁ REÚNE 13 ESTADOS - participou uma atração 
internacional um terreiro de umbanda da Nigéria. Ao todo estarão 
em JP dois mil terreiros de umbanda (Jornal A União, 06/12/1975); 

38. UMBANDA: O MISTÉRIO NA ERA DA TECNOLOGIA - antigamente 
a umbanda e o candomblé eram considerados apenas como caso 
de polícia e quando se tinha notícia de um terreiro era porque o 
assunto estava ligado a cachaçadas, orgias, bacanais, etc. (Jornal 
A União, 25/07/1976); 

39. FILME MOSTRARÁ A UMBANDA NA “CIDADE SAGRADA” - “O 
mestre morrem e vivem” foi o título escolhido para o filme que vem 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

392 

sendo produzido na cidade da jurema e na Fed. dos Cultos 
Africanos. A filmagem será rodado em diversas emissoras; Ritual - 
o filme foi iniciado no dia 02 deste mês, a filmagem mostram todo 
o cerimonial realizado pelos filhos de santo paraibano (Jornal A 
União, 09/10/1976); 

40. LANÇADO HÁ POUCO MENOS DE UM MÊS - quando iaiá Augusta 
colocou o tabuleiro na rua e o acarajé iguaria exótica e hoje em 
frente ao Paraíba Palace (Jornal A União, 18/03/1977); 

41. UMBANDA CELEBROU CULTO EM ALAGOA GRANDE - a convite 
do prefeito, João Bosco Carneiro com uma comitiva de 80 filhos de 
fé para “invocar os fluídos benéficos e sábios na cidade”. A 
solenidade aconteceu na praça principal. Terminando os 
cerimoniais de praxes, as autoridades e o povo presente 
solicitaram outras idas da caravana umbandistas ante, porém será 
instalado na cidade uma secretária da Federação dos Cultos 
Africanos que de pronto foi atendido pelo prefeito na doação de um 
terreno para construção onde irá beneficiar os seguidores da 
umbanda naquela cidade (Jornal A União, 23/08/1977); 

42. JORNAL - a federação lançou a segunda edição de seu jornal 
“umbanda do lar” vendido a 5 cruzeiro e quase esgotando os 
exemplares (Jornal A União, 10/12/01977); 

43. JOÃO PESSOA SEDE DE ENCONTRO SOBRE A UMBANDA - o II 
Encontro Nacional de Umbanda reunirá na Paraíba babalorixás, 
ialorixás, filhos e filhas de santo que representarão os templos 
umbandistas de todo o país. (Jornal A União, 17/06/1978); 

44. DIVULGANDO - AINDA FOLCLORE NA SUA 6º FEIRA A NÍVEL 
NACIONAL - O ministro da Educação veio todinho a JP, a UFPB, os 
governos estaduais, municipal, PB-Tur, rede globo de televisão, 
imprensa escrita, falada e televisada de CG, JP, Recife, RJ, Brasília 
e SP. procuraram juntar uma só associação de interesse comum: 
comprovar previsões e reconhecer nossa capital em tempo de 
cultura (Jornal A União, 27/08/1978); 

45. FESTA DO FOLCLORE JÁ TEM SUA PROGRAMAÇÃO - será feita a 
abertura oficial da festa com o hasteamento de bandeiras e o 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

393 

lançamento do selo comemorativo no auditório do centro de 
cultura, antiga reitoria. Às 21h será aberta a exposição de Orixás 
com apresentação de Congo e bacamarteiros (Jornal A União, 
08/08/1978); 

46. PEÇA DE ALTIMAR NA JUTECA - a peça Cemitério das Juremas de 
Altimar Pimentel estreou no teatro da Juventude em Cruz das 
Armas nua montagem do grupo Juteca sob a orientação do 
teatrólogo Elpídio Navarro, marcando assim, a abertura do teatro 
da Juteca que recentemente foi reformado. Baseado num fato que 
aconteceu em Alhandra, onde um senhor pele de negro e incinerar 
seu corpo numa fogueira porque ele era mestre do culto de jurema, 
mostra a perseguição aos cultos, mesmo depois de extinta a 
escravidão e a resistência dos fiéis que renunciarm se as 
escondidas. Quando morria um mestre de terreiro, temeroso que 
a polícia viesse buscar o corpo para incinerá-lo, os seguidores da 
jurema, à noite, iam sepultá-lo em um sítio ermo e a cabeça da 
cova plantavam um pé de jurema. Ainda hoje já em Alhandra, está 
o cemitério sem cruzes - onde as árvores guardam a memória dos 
mestres (Jornal A União, 18/11/1978); 

47. CARLOS LEAL RETORNA DO PIAUÍ - em Teresina, o babalorixá 
Carlos Leal proferiu palestra sobre o culto da jurema, cujo berço é 
a Paraíba, a convite do professor Salim Freire (Jornal A União, 
24/08/1979); 

48. CULTOS AFRICANOS FAZEM REUNIÃO NO FINAL DESTE MÊS - A 
federação dos cultos africanos do Estado da Paraíba realizará uma 
reunião com todos os babalorixás e ialorixás dos templos de 
umbanda de Campina Grande. No mesmo ensejo, será exibido um 
filme sobre as celebrações dos rituais litúrgicos dos cultos afro-
brasileiros de forma ilustrada, dos sacerdotes e sacerdotisas 
presentes. Presidente da federação e conselheiro da cultura afro-
brasileira na Paraíba, o Sr. Carlos Leal informou que a 
confederação brasileira dos cultos africanos no Brasil presidida 
pelo General José Mauro Porto através do seu conselho 
deliberativo de umbanda (CONDU) está promovendo um 
levantamento estatístico do país. Carlos Leal embaixador do culto 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

394 

e jurema do Brasil que relativamente à Paraíba esse levantamento 
já foi feito existindo em nosso estado 4.932 dos quais 930 em João 
Pessoa e 682 em Campina Grande. Explicou que para abrir novos 
centros se fazia necessária autorização da secretaria da 
segurança pública. Entretanto, foi modificada pela Lei 3895 do ex-
governador Ivan Bichara passando a autorização a ser fornecida 
pela própria federação impondo apenas comunicar o fato à 
Secretário do Interior e Justiça. Revelou o senhor Carlos Leal que o 
Ministério da Educação e Cultura vai lançar inicialmente uma 
edição de 15 mil exemplares, um dicionário de língua portuguesa e 
o iorubano (dialeto africano). Foi lançado o livro - os cultos 
mágicos: religioso no Brasil de Abguar Bastos (Jornal A União, 
19/09/1979); 

49. TERREIROS DE CAMPINA SE DESLIGARÃO DA FEDERAÇÃO - 
movimento efetuado e liderado pelo babalorixá Manoel Rodrigues, 
pai de santo do terreiro Oxum Jarurá localizado no bairro do Catolé 
(Jornal A União, 09/01/1980); 

50. OS ATABAQUE PARAM. MORRE MÃE NANINHA - uma das mães 
de santo mais conhecida do Nordeste (Jornal A União, 
28/02/1980); 

51. CURSO DE CULTURA NEGRA TEM 50 INSCRITOS - professores e 
estudantes de segundo grau e universitários, além de jornalistas e 
profissionais liberais já se encontram inscritos para o I Seminário 
de Cultura Afro Negro no IHGP (Jornal A União, 18/11/1981); 

52. FUNDAÇÃO DO CURSO SOBRE CULTURA NEGRA - A Fundação 
Casa José Américo promove no auditório do Instituto de Educação 
da Paraíba. O I curso paraibano de Cultura Afro-Brasileira com o 
tema - A cultura negra na Paraíba, proferida pelo prof. René Philipe 
Vandezande que terá como seu debatedor o prof. Wladice Porto, 
com o objetivo é efetivara discussão sobre a contribuição do negro 
na nossa cultura (Jornal A União, 25/11/1981); 

53. MUSEU DE ARTES VAI PROMOVER EXPOSIÇÃO SOBRE SEITA DE 
XANGÔ - promoção do Instituto Goethe e museu de artes com o 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

395 

apoio do consulado da Alemanha em Recife (Jornal A União, 
09/02/1983); 

54. Museu de artes abre hoje a exposição fotográfica “Xangô” - 
Museu de artes Assis Chateaubriand da Universidade Regional do 
Nordeste - de autoria de Alemã Leonare Mau é promoção da UFPB 
Campus II (Jornal A União, 17/03/83); 

55. UMBANDISMO PERDE UM DOS LÍDERES DE MAIOR EXPRESSÃO 
- uma parada cardíaca causou a morte do Presidente da Federação 
dos Cultos Africanos do Estado da Paraíba o babalorixá Trajano 
Borges de Nunes - o Pai Dudu substitui desde 1980 no sétimo dia o 
ritual para despachar os objetos no mar, no mato ou em qualquer 
lugar dependendo de que o morto era simpatizante (Jornal A União 
- 07/08/1983); 

56. EMBAIXADORES NA II CONFERÊNCIA DOS ORIXÁS - uma 
magnífica ponte religiosa cultural e política entre a África e o Brasil 
(Jornal A União, 22/07/1983); 

 

57. BABALORIXÁ PRESO PELA POLÍCIA FEDERAL AMEAÇA PEDIR 
INDENIZAÇÃO/BABALORIXÁ SOLICITA INDENIZAÇÃO FEDERAL 
- o patrono do terreiro Xangô Alafim, do babalorixá Gilberto 
Cândido da Silva poderá requerer indenização a ser pago pelo 
Estado como ressarcimento de administrativo de danos morais 
sofridos por ser preso e ferido a tiros pelo Polícia Federal, no dia 16 
de setembro do ano passado, sob acusação de crime de tráfico de 
entorpecentes (Jornal A União, 31/03/1984); 

58. UMBANDA TOMA POSSE DIRETORIA DA FEDERAÇÃO - a 
solenidade foi presidida pelo grão-mestre de honra das lojas 
maçônica do estado da PB Leopoldo Pereira Lima (Correio da 
Paraíba, 23/03/1985);  

59. NA IGREJA DO ROSARIO UM SHOW AFRO - o grupo folclore do 
Sesc apresenta o show afro-brasileiro coisa de negro (JORNAL 
UNIÃO,06/05/1987); 



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

396 

60. PB-TUR JÁ DEFINIU PROGRAMAÇÃO PARA A FESTA DE IEMANJÁ 
- (Jornal A União, 02/12/1987) entre outros. 

 

  



Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

397 

SOBRE A AUTORA  
 

Karina Ceci de Sousa Holmes 
 
Mestra em Ciência da Informação; Especialista em Ciência das 
Religiões (IESP); Especialista em Psicopedagogia (CINTEP); Bacharela 
em Biblioteconomia (UFPB); Licenciatura em Pedagogia (UVA/CE), 
Graduanda em Arquivologia (UFPB); Tem experiência na área de Ciência 
da Informação, Memória e Registro Documental com ênfase em 
catalogação de livros; Membro do Grupo de Estudos e Pesquisa em 
Cultura, Informação, Memória e Patrimônio (GECIMP); Participante da 
Rede de Pesquisa e (In)formação em Museologia, Memória e Patrimônio 
(REDMus); Estagiária no Museu do Rádio Paraibano. Recomendação de 
inscrição de TCC para seleção ao Prêmio ABECIN na UFPB; Prêmio 
ANCIB - Associação Nacional de Pesquisa em Ciência da Informação 
(Premiação de 2 melhor Dissertação de mestrado Acadêmico a nível 
nacional do Programa de Pós-Graduação da Universidade Federal da 
Paraíba). Doutoranda em Ciência da Informação (PPGCI/UFPB). 
 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6208-9755 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/3060730469348384 
  

https://orcid.org/0000-0002-6208-9755


Maria Beatriz Barbosa de Souza: na gira da vida de mãe Beata / Karina Ceci de Sousa Holmes 
 

 

 
 

398 

 

 



Neste texto, a autora traz consigo vozes 
que caminharam juntas e juntos, filhos e 
filhas de santo, amigos, familiares, mas 
também as folhas de jornal, as cartas, as 
fotografias, objetos capazes de reescre-
ver os silêncios que ela rompeu com a 
força da ancestralidade. Insurgente, 
Karina Ceci nos convida a entrar com 
cuidado: com os pés devagar, como 
quem pisa no terreiro. Lembrando que 
nós leitores e leitoras do presente ou do 
futuro possamos manter uma memória 
aberta às histórias que se recusam a 
morrer. 

Bernardina Maria Juvenal 
Freire de Oliveira

Prefaciadora


